Los Mas Bellos Nombres de Allah

Sus cualidades, valores y significados
Sheikh Tosun Bayrak al-Jerrahi y otros

Se menciona en un dicho que el Mensajero de Allah, la paz y las bendiciones sean con €I, dijo: "Hay
99 Hermosos Nombres de Allah, por mediacion de los cuales se nos ha ordenado suplicarle. Quien
se los aprenda de memoria y los recite constantemente entrard en el Jardin". El memorizar los 99
Nombres redunda en beneficio de uno mismo, sin embargo, el proposito ultimo no es conocerlos de
memoria sino encontrar a Aquel a quien Se Nombra.

Introduccidn a la lectura de "Los Mas Bellos Nombres de Allah"

Introduccion

En el nombre de Allah, El Clemente, El Misericordioso.

Allah, que no cabe en los cielos y en los mundos, cabe en los corazones de los hombres. El proceso
para limpiar el corazén es dhikrullah (recuerdo de Allah).

Dikr (recuerdo) es la llave de los secretos de la vida. Si permaneces despierto y Le recuerdas y re-
citas Sus Nombres, El te recordara cuando te levantes de la tumba. Cuando pidas Su perdon, El te
perdonara.

Allah da a todos porque es Rahman.
Para no olvidar se ha de recordar continuamente.

Se menciona en un dicho que el Mensajero de Allah, la paz y las bendiciones sean con €I, dijo: "Hay
99 Hermosos Nombres de Allah, por mediacion de los cuales se nos ha ordenado suplicarle. Quien
se los aprenda de memoria y los recite constantemente entrara en el Jardin".

El memorizar los 99 Nombres redunda en beneficio de uno mismo, sin embargo, el propdsito tltimo
no es conocerlos de memoria sino encontrar a Aquel a quien Se Nombra.

Quien se disponga a repetir un Nombre de Allah debe hacerlo con respeto, cuidado y buenas
intenciones, procurando concentrarse con todos los sentidos.

En las paginas que siguen podrés encontrar las cualidades, valores y significados de los Mas
Hermosos Nombres de Allah.

Como recitar los Mas Hermosos Nombres de Allah

1. Cuando se desee recitar todos los Hermosos Nombres de Allah, Exaltado sea, empezad recitando
"huwal lahu ladi la illaha illahu arrahmanu arrahimu...” continuando hasta el final. Pero la Gltima
letra de cada palabra ha de recitarse con la vocal damma, enlazédndola a la palabra siguiente. Cuando
se pare para tomar el aliento la ultima letra ha de recitarse con sukun y la siguiente palabra debe
empezarse con el articulo "a/".

2. Cuando se adopta un Nombre concreto con la intencion de recitarlo continuadamente, hay que
afiadir "ya" antes del Nombre y eliminar "a/". Por ejemplo, "ar-Rahman" se debe decir "ya


http://www.webislam.com/?idt=5240

Rahman".

3. Ante cualquier dificultad es conveniente consultar con alguien de conocimiento.

e Escuchar Recitacidén de los Mas Hermosos Nombres de Allah

D

escargar Caligrafia Arabe de los Nombres de Allah

LOS MAS HERMOSOS NOMliRES DE ALLAH

Mﬁwﬁ wiwu'-mumwaual Juﬂ

i

PR

Jﬁkﬁiﬂlﬁg@ﬁfﬁ o “VQQ.W,LJJM

;.mu;}:‘zz, ,s%yi 2 A S e

‘/{'U /’ft ‘LHI .. #"‘|., :@-} M

M @l MU JA,J!@ JJ_JI Ng
ﬂ Ja 3y 2 8 \afJ__?ﬁl g

) 5@1 E—';U ﬁwﬁ% '-f’/ﬂ e:!--” 5 q];-l
@53; w qu ey cw usu g 5us VLA* eu



http://www.webislam.com/?idc=224
http://www.webislam.com/?ida=252

ALLAH

ALLAH

"Allah" es "al-ism’"; "al-a'zam", el Mas Grande Nombre, el que contiene todos los divinos y bellos
atributos, es el signo de la Esencia y la causa de toda existencia.

Allah, la causa de toda existencia, no tiene semejanza de manera alguna con nada de Su creacion.
"Allah" es solamente el nombre de Allah. No hay nada mas que pueda en absoluto asumir este
nombre ni compartirlo. Como esté dicho en el Coran:

""Hal ta'lamu lahu samiyan — ";Conoces t0 alguien que sea su homénimo?" (Sura Maryam, 19:65)

El nombre "Allah" contiene cinco significados, cualidades que indican la desemejanza de Allah con
cualquier otro ser o cosa. Ellos son:

"Qidam" El es lo anterior a lo anterior. El no se hizo. El siempre fue.
"Baqa'" El es El después del después, Eterno; El siempre sera.

"Wahdaniyyah" El es tinico, sin asociado, sin semejanza, la causa de todo. Todo esta en necesidad
de El, todo ha sido hecho por la orden: ";S¢!" y ha fenecido por Su orden.

"Mukhalafatun lil-hawadith" El es el Creador, sin contraer semejanza con lo creado.
"Qiyam bi-nafsihi" El es auto-existente, carente de necesidades.

Allah es perfeccion. La extension de su perfeccion es infinita. El méas grande nombre, "Allah",
contiene ocho elementos indispensables, indicativos de la perfeccion de Allah:

"Hayyah" Allah es siempre-viviente

"IIm" Allah es todo-sapiente

"Sam' " Allah es todo-oyente

"Basar" Allah es todo-vidente

"Iradah" Toda voluntad es Suya

"Qudrah" Todo poder es Suyo

"Takwin" Toda existencia y acciones dependen de El
"Kalam" La palabra, todo lo que es dicho y ensefiado, es de El.

El servidor de Allah puede relacionar su ser con el divino nombre "Allah" que comprende todos los
nombres, esta exento de todo atributo imperfecto, y contiene todos los atributos de perfeccion,
mediante el deseo en si mismo de convertirse en un hombre perfecto. En este propdsito, el podra
intentar eliminar de si mismo aquello que sea reprensible, y procurar incrementar en si mismo
aquello que sea bueno.

"Abdullah" es un servidor que ha recibido ¢l mas alto nivel y honor que es posible obtener dentro
de la creacion, porque el Creador con los secretos de todos Sus atributos estd manifestado en ¢él. Por
lo tanto, Allah el Mas Alto ha llamado a Su amado Profeta por este nombre.

En la Sura Jinn, 72-19, Allah identifica a Su amado, diciendo:



"... el servidor de Allah se puso de pie, orando a Kl ..."

En realidad, este nombre pertenece unicamente a Hazrati Muhammad (que la Paz y las Bendiciones
de Allah sean con ¢l), y a los "Qutubs" en cualesquier época dada, quienes son los verdaderos
herederos de Su divina sabiduria, ya que el nombre de Allah es el nombre de la Esencia de Allah, el
nombre mas grande. Este nombre estd unido a las cualidades de Unidad y Unicidad de Allah.
Consecuentemente, aun si el servidor ha perdido su apropiada identidad al unisono con Allah, el
hecho de ser llamado Abd'ullah es inicamente metaférico.

Todas las dudas e incertidumbres desapareceran del corazon de aquel que recite este
Nombre de Allah 1000 veces cada dia y, en su lugar, la fe y la determinacion anidaran
en ¢l -inshaAllah (si Allah quiere).

1. AR-RAHMAN
R~
[
\

EL COMPASIVO
El que bendice y da prosperidad a todos los seres sin distincion.

El es aquél cuya voluntad es la misericordia y la bondad para toda la creacion, en todas las épocas,
sin distincion ninguna entre los buenos y los malos, los fieles y los rebeldes, los amados y los
odiados.

El vierte sobre toda la creacion infinitas munificencias. La prueba esta en el Coran:
"wa rahmati wasi'at kulla shay'in": " Mi Clemencia lo cubre todo " (Sura A’raf, 7:156)

Aquellos que saben, han interpretado el significado de "Rahmén" como la voluntad de la bondad
total de Allah, "iradat al-khayr", y dicen que "Rahman", como "Allah" es el nombre apropiado del
Creador, y no puede ser atribuido a otros.

El significado de esta clemencia es una sutileza de sentimiento, un dolor y preocupacion
experimentados cuando uno sabe de alguien que esta sufriendo. Comienza con este dolor, cuya
presion nos mueve a ayudar a quien esta doliente. Pero el sentimiento de misericordia y piedad no
es suficiente. La compasion real esta actuando cuando uno es capaz de aliviar el dolor y el
sufrimiento que esta padeciendo aquél de quien nos compadecemos. Allah esta mas alla de todo
esto, sin embargo antes de dar vida a la creacion, El antepuso la compasion al castigo. El ha creado
todas las criaturas sin defecto y puras, incluyendo Su creacion suprema, el hombre. El ha bendecido
Su creacién con infinitos dones. En Su misericordia, El ha mostrado los peligros de la pérdida y el
extravio. El ha dado al hombre, y solamente al hombre, la libertad de eleccién entre lo bueno y lo
malo.

Halle en usted mismo la luz de "Rahman", mediante el uso de su libertad de eleccion, para el bien
de usted mismo y de otros. Sienta el dolor de quien esta mal guiado, asi como del desafortunado, no
con condenacion, sino con piedad y asistencia. Abu Hurayrah (quiera Allah estar complacido con €l)
refiere que el Mensajero de Allah (que la Paz y las Bendiciones de Allah estén con él) dijo, "Allah
El Mas Alto posee cien porciones de misericordia. El ha enviado solamente una porcion sobre el
universo y la ha dividido entre toda Su creacion. El sentimiento de misericordia y compasion que



Sus criaturas sienten entre ellas, nace de esa porcion. Las otras 99 porciones El las ha reservado
para el Dia del Juicio Final, cuando El las otorgara sobre los creyentes". Otro Hadiz que refleja la
voluntad y el deseo de Allah de ofrecer Su compasion y benevolencia a la creacion es:

""Si uno no necesita y pide a Allah [por Su compasion y benevolencial, Allah dirigira su ira hacia
eL”

""Abd ar-Rahman" es aquél en el cual Allah expresa Su misericordia sobre el universo. Cada hijo e
hija de Hz. Adam (quiera Allah bendecirle) toma su parte de la misericordia desde el
Misericordioso, de acuerdo con su potencial. Nadie estd excluido de esta expresion del
Misericordioso, tal y como'dijo el Profeta (que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con ¢él), - la
misericordia de Allah sobre el universo, dice en una tradicion:

"Allah ha creado al hombre en la forma de su misericordia.

Si este Nombre se recita 100 veces diarias después de cada oracion, si Allah
quiere, el desaliento y la negligencia desapareceran del corazén del recitador.

2. AR-RAHIM

o
}' -~
o
C/Lo“()
i
EL MISERICORDIOSO

El es la fuente de infinita misericordia y benevolencia, quien recompensa con dones eternos a
quienes usan Sus recompensas y beneficios para el bien.

Esto se halla mencionado en el Coran:

"wa kaana bil-mu'miniina Rahiimaa" "El es compasivo y bienhechor [tinicamente] con los
creyentes" (Sura Ahzab, 33:43)

"Ar-Rahim" indica beneficios para quienes poseen voluntad y eleccion, y las usan de acuerdo con la
voluntad de Allah y para Su placer. Cuando Allah dice, "Yo he creado todo para ti...", ello es la
expresion de Su "rahmdéniyyah". Somos recompensados con la salvacion eterna, cuando
encontramos estos tesoros que estan escondidos en todas las cosas, incluyéndonos a nosotros
mismos, y los utilizamos tal y como El desea que lo hagamos, cuidando de ellos por Su amor, como
ha sido librado a nosotros. Allah dice,

"...y Yo te he creado a ti para Mi mismo".
Este inmenso honor es la expresion de Su "rahimiyyah".

Hz.Mujéhid (quiera Allah estar complacido con ¢l) dijo, "Rahman" pertenece a las gentes de este
mundo; "Rahim" pertenece a quienes se encuentran en el Mas Alla. Aquellos que poseen
conocimiento, oran:

"va Rahman ad-dunyd wa Rahim al-akhirah": "Oh!, "Rahman" del mundo y "Rahim" del Mas
Alla."”

"Rahméan" es clemencia para el "nafs", el ser mundano. "Rahim" es misericordia para el corazon.
"Rahman" brinda sostén en este mundo. "Rahim" otorga salvacion eterna en el Mas Alla. La
manifestacion de "rahimiyyah" en los creyentes ocurre como agradecimiento hacia Allah, quien lo



da todo, y asimismo como la capacidad de ser compasivo, cuidar y dar aquello que EI también nos
confiere. La ausencia de orgullo al ser instrumentos de la ejecucion de buenas acciones y la toma de
conciencia de que El es el Creador de quienes estan necesitados asi como de la satisfaccién de sus
apremios, al extender la beneficencia de Allah sobre aquellos que la precisan-todo esto refleja
"rahméniyyah". Si usted llegara a tropezar con dificultades, ingratitud y resentimiento, habra de
sobrellevarlos por amor de Allah, ya que aqui recibira su recompensa y diez veces mas en el Mas
All4. No haga ostentacion de sus buenas acciones, en particular delante de quienes sean sus
destinatarios.

Esté agradecido a ellos; de no existir su condicion, su compasion y generosidad no podrian ser
ejercitadas.

En cuanto a quienes reciban compasion y carifio, debieran estar reconocidos a sus benefactores y
recordarles con bondad en todo momento, porque "Quien no puede ser agradecido al hombre, no
puede ser agradecido a Allah". Pero no habran de endiosar a sus benefactores haciéndose sus
servidores, en lugar de servir a Allah. Debieran saber que la bondad proviene tnicamente de Allah;
sin embargo la herramienta que El ha elegido es una hermosa herramienta, merecedora de respeto.

Quienes degusten el sabor de los atributos de Allah de "Rahmén" y "Rahim" en sus seres, y se
acerquen a su Creador a través de ellos, no albergaran dudas ni tristezas en sus corazones. Ellos
saben, que ocurra lo que ocurra, Allah, ar-Rahman, ar-Rahim, tendra clemencia para ellos, les
salvara y los recompensara.

Por otra parte, quienes piensen que la compasion de Allah, la misericordia y la caridad que aparecen
en ellos son sus propias cualidades, haciéndose arrogantes, estdn encaminados a convertirse en uno
de los indecisos. Esa duda, en casos extremos, puede empujar al hombre a tomar su propia vida.

"Abd ar-Rahim" es el individuo piadoso cuyo temor y amor de Allah son constantes. Su vida es
un esfuerzo perseverante para perfeccionarse de acuerdo con las prescripciones del Islam, y €l es
aquél con quien Allah esta complacido. El ha sido honrado con las manifestaciones de Allah de la
compasion y la caridad, que a su vez el extiende hacia otros creyentes.

Si se recita a diario 100 veces después de cada oracion, el recitador se verd a salvo de
calamidades y enfermedades y toda la creacion se mostrara carifiosa con ¢l -inshaAllah.

3. AL-MALIK
STy
5
-
EL SOBERANO

El es el Poseedor del universo, de la totalidad de la creacion, el Regidor absoluto.

Allah es el Gobernante tnico del universo entero, visible e invisible, de toda la creacion, desde
antes del comienzo y después del fin. No hay ninguno como El porque El es el Creador de Su reino,
el cual El cred desde la nada. Unicamente El conoce el tamafio de Su reino, la cantidad de la
poblacion, y la fuerza de Sus ejércitos.

Solamente existen Su voluntad, Su autoridad y Su justicia. Lo que ocurre es lo que El desea; lo que
El no desea, jamas ocurrird. El no necesita Su reino, es Su reino el que necesita de El. El gobierna



por Si Mismo; El no necesita de ninguna clase de ayuda para gobernar. El ha dado existencia al
universo como un lugar de trabajo para Su creacion, y ha creado el Dia del Juicio Final como una
gran corte de justicia. Sembramos nuestras propias acciones en el mundo.

En el Dia del Juicio Final, son cosechadas las recompensas. Todos recibiremos los resultados de
nuestras acciones. No hay ningtn otro, salvo El, en quien podamos tomar refugio.

Los servidores de Allah que lleguen a conocer a su Sefor, hallando el significado de ese divino
nombre en ellos mismos, retornardn a la lucidez desde la borrachera de contar como propias sus
fortunas, sus altas posiciones y sus famas. Quienes hayan servido a reyes mundanos como a dioses,
anhelaran al Gobernante de sus gobernantes. Todos sabran que no son abandonados a sus propios
recursos en este divino reino, sino que existe un Director absoluto que ve una hormiga negra
trepando a una roca negra en la mas obscura de las noches, asi como los més secretos pensamientos
y sentimientos que estan pasando a través de las mentes y los corazones. Todo lo que uno es y todo
lo que uno hace es observado y registrado; todo sera tenido en cuenta en el Dia del Juicio Final.

Aquél que conoce "al-Malik", atn si fuese un rey, sabra que en el mejor de los casos €l es un pastor
encargado de cuidar una majada que no le pertenece durante un corto tiempo. En la medida que sea
concienzudo y entregue trabajo esforzado y devocion, puede esperar ser recompensado por su amo.
Si fuese un mal pastor, matando y asando los corderos, bebiéndose toda su leche, dejando que los
lobos hagan estragos en la majada, ciertamente €l sera castigado. Cuando terminen sus deberes
como pastor, tendra que rendir cuentas. Es mejor poner en orden nuestras cuentas antes del dia en
que deban ser sometidas.

"'Abd al-Malik" es el servidor al que se le ha otorgado el poder y el control sobre su propia vida 'y
acciones, asi como sobre las vidas de otros, en la medida de los dictados y la voluntad de Allah. La
manifestacion del nombre "ya Malik", el Rey absoluto del universo, en un servidor de Allah es la
mas dificil de sobrellevar y el més poderoso de los atributos manifestados en el hombre.

Quien lo recite frecuentemente cada dia recibird abundante riqueza -inshaAllah.

4. AL-QUDDUS

.

EL SIN TACHA
El es el mas puro, despojado de toda mancha, falta, debilidad, desvio y error.
"Al-Quddus" es el equivalente del atributo:
"mukhdlafatun lil-haw dith" "El es el Creador que no admite semejanza con lo creado".
Esta es una de las cinco cualidades que indican la desemejanza de Allah con cualquier ser o cosa.

"Al-Quddus" es la pureza unica de Allah, por la cual Su esencia, Sus atributos, Sus nombres, Sus
palabras, Sus acciones, Su justicia, estan libres de toda mancha. El no admite ninguna semejanza, en
cualquiera de sus atributos o acciones, ni atin con la mas perfecta de Sus criaturas. Pues a ellas
siempre les falta algo de sus esencias, atributos, acciones, juicios o palabras. Por lo pronto, son
temporales, mientras que Allah -el mas perfecto, el mas puro, es eterno, libre de tiempo y lugar.
Antes de la existencia no habia tiempo ni habia lugar, pero Allah existia.



Los creyentes que comprenden y sienten esta divina pureza desearan alabar a Allah por Su
perfeccion ("taqdis") y recordaran evitar atribuir a Allah algunas cualidades que sean defectuosas o
cualquier estado de imperfeccion temporal (tasbih). Para encontrar el sentimiento de "al-Quddus"
en si mismo, uno deber trabajar en la depuracion de su fe, mediante la eliminacion de las dudas. La
fe, es una totalidad. La existencia de una sola duda, la mancha. Uno habré de intentar purificar sus
devociones y plegarias mediante la sinceridad. La sinceridad en la plegaria consiste en orar a Allah
por el amor de Allah, y por ningin otro proposito, sin desviarse contemplando un beneficio
diferente. De lo contrario, la plegaria en si misma se convierte en "shirk", el imperdonable pecado
de asociar iguales con Allah. Uno deber intentar limpiar su corazon mediante el abandono de los
malos habitos; los malos hébitos son como basura y espinas, y nuestros corazones son las casas de
Allah. El dice:

""Yo no quepo ni en los cielos ni en la tierra, pero quepo dentro de los corazones de Mis devotos
servidores."

"'Abd al-Quddus" es aquél cuyo corazon esta limpio y purificado, y no contiene nada excepto Allah.
Un corazén henchido de Allah esté a salvo de ser penetrado de todo, excepto El. La manifestacion
del nombre "Ya Quddus", el Mas Puro, podria solamente aparecer en un corazon descripto por Allah
en la Sagrada Tradicion:

""Yo no quepo dentro de los cielos y la tierra, sin embargo lo hago dentro del corazo'n de mi fiel
servidor."

Allah curara de cualquier enfermedad espiritual al que recite este Nombre con
frecuencia cada dia.

5. AS-SALAM

EL DADOR DE PAZ

El que libera a sus sirvientes de todo peligro u obstaculo. El que saluda a todos los afortunados que
estan en el cielo.

En el Coran, Allah dice:

"salamun kawlan min rabbin rahim", "el Benevolente Sefior envia un "salam" - paz,

bendiciones, proteccion, salvacion y salutacion - a los creyentes en el Paraiso" (Sura Ya Sin, 36-
58)

En este ayat Allah al-Rahim recompensa a los creyentes con la seguridad y la alegria del deseado
Paraiso. El es quien salva a los fieles servidores de todos los peligros, llevandoles a la paz,
bendiciones, y certidumbre del Paraiso.

"As-Salam" es el estado de ser libre de toda falta, error, peligro y problema. En esto, se asemeja al
divino nombre "al-Quddus", pero en este caso concerniente al futuro. También significa aquél que
es tesonero, ininterrumpido, carente de flaquezas, sin debilidades, persistiendo hasta la eternidad.

Aquellos que encuentran la paz y seguridad de "as-Salam" en sus corazones creen en, y dependen



de Allah en todos sus asuntos, y saben que por la gracia de ese nombre ellos seran salvados de todos
los peligros y dificultades. Cuando ellos son salvados de un peligro por alguien, ven al verdadero
salvador, no obstante estar también agradecidos al intermediario. Un proverbio turco dice, "No te
apoyes en un arbol cuyo tnico futuro es secarse y pudrirse; no dependas de hombres, ellos solo
envejeceran y moriran". Quien solamente depende de Allah, "as-Salam", el salvador, jamés sera
presa del temor. La fuerza de Allah se mostrara a si misma en ¢l como la intrepidez del creyente.
Esta es la manifestacion de "as-Salam".

La paciencia es asimismo una manifestacion de "as-Salam". Allah dice:

""Si yo inflijo un dolor a mi servidor ya sea a través de su cuerpo o sus posesiones o su familia o
hijos y él enfrenta esto con la fuerza de la paciencia y la fe en Mi, Yo me avergonzaria de pesar
sus actos y de revisar los libros de sus acciones en el Dia del Juicio Final."

"'Abd as-Salam" es aquél a quien Allah protege contra todos los problemas, necesidades, y
verguenza.

Allah protegera de todas las calamidades y males a quienes reciten este Nombre. Si se
dice 115 veces y se sopla sobre una persona enferma, inshaAllah, Allah restablecera su
salud.

6. AL-MU'MIN

EL GUARDIAN DE LA FE

El que pone la fe en el corazén de sus servidores, protege a quienes buscan refugio en El y da
tranquilidad.

El es el Santisimo Consolador, el Protector de quienes toman refugio en El. La fe es la seguridad
que protege a uno de todos los peligros; en consecuencia es el més grande de los dones de Allah. La
ausencia de temor en el corazén del creyente estd en proporcion al grado de su fe.

Los hombres tenemos enemigos que continuamente intentan dafiarnos, perturbar nuestra paz,
conducirnos al desvio. Los peores de esos enemigos son nuestros propios egos y el maldecido
Demonio. Los tiranos, los calumniadores y los envidiosos vienen después de ellos. Cuando uno dice
"Me refugio en Allah", esta tomando refugio en el atributo de "al-Mu'min". El no rechaza a nadie
que se refugie en El. Sin embargo, para tener fe en "al-Mu’min.", uno ha de tener fe para comenzar.
Dentro del Islam hay tres grados de fe:

1. Confirmacién de nuestra fe mediante nuestras palabras, de modo que otros puedan
escuchar que nosotros creemos en Allah, en Su Profeta (que la Paz y las Bendiciones de
Allah sean con ¢l) y en la verdad de todo cuanto ¢l hace y dice.

2. Confirmacién por nuestros propios actos; hacer aquello que es legitimo, y abstenerse
de lo ilegitimo.

3. Confirmacioén por el corazon; la firme creencia, sin ninguna condicion ni duda, en la



verdad de las tradiciones del Profeta (que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con é€l).

Lo que es esencial es la fe en el corazon. Si eso nos abandona, quiera Allah protegernos, uno se
convierte en uno de los infieles. Aquél que confirma su fe con sus palabras mientras su corazéon no
esta con Allah es un mentiroso. Quien retrocede hasta actuar como si creyera, es un hipocrita. Si él
es un creyente en el corazon, y por alguna razoén no puede declararlo o no puede actuar de acuerdo
con su fe, es atin un creyente.

Vigile su fe y sus acciones como creyente. Este es el reflejo de "al-Mumin". Sea aquél confiable en
el cual otros encuentran seguridad.

Sea aquél que no niega ayuda a quienes toman refugio en El, y usted degustara el sabor de "al-
Mu'min", el Mas Amparador.

"Abd al-Mu'min" es aquél a quien ha sido dado refugio por Allah de todos los desastres, dolores y
castigos. La propiedad, el honor y la vida de otros, estan seguros con ¢l y es puesta a cubierto por
este servidor en quien el nombre de "al-Mu'min" se ha manifestado.

Allah protegera de cualquier calamidad, desgracia o pérdida a quien recite este Nombre
630 veces en momentos de temor. Si alguien lo escribe (en papel o en un anillo de plata)
y lo conserva (como talismdn), pone en manos de Allah su seguridad fisica y espiritual.

7. AL-MUHAYMIN

EL PROTECTOR

El es el Protector y el Guardian. El es aquél que vela por la evolucién y el crecimiento de Su
creacion, conduciéndola a donde ella estd destinada a ir. Nada escapa a Su atencion ni por un
momento. El es aquél que vigila las buenas acciones y las recompensa integramente. El cuenta los
pecados con exactitud, sin afadir a su castigo ni alin por una cantidad del tamafio de un grano de
mostaza.

Uno puede hallar el reflejo de "al-Muhaymin" en uno mismo por medio de la conciencia y de la
atencion a través de la vigilancia concentrada de nuestras propias acciones, palabras, pensamientos
y sentimientos, y mediante la intencion de controlarlos.

""Abd al-Muhaymin" es aquél que ve la existencia y las leyes de Allah en todas las cosas. Como
expresion del nombre "ya Muhaymin" €l vigila sobre si mismo y sobre otros, salvaguardandolos
contra el error y ayudandoles en la obtencion de las cosas a las que ellos tienen derecho.

Allah purificara tanto fisica como espiritualmente a quien ofrezca dos postraciones des-
pués de hacer ghusl (purificarse todo el cuerpo con agua) y recite con sinceridad este
Nombre 100 veces. Ademas, Allah le informara sobre lo Oculto si lo lee 115 veces.




8. AL-'AZIZ

EL PODEROSO

El es el Victorioso a quien no existe fuerza que lo pueda sobrepujar.

No existe ninguna fuerza en este universo que pueda resistirse a su voluntad. "Al-'Aziz" aparece a
menudo en el Sagrado Coran en relacion a versiculos sobre el castigo. No obstante que el poder de
Allah es victorioso sobre todo, como el verdadero victorioso, El demora el castigo. El no se
apresura a destruir a quien persiste en la rebelion y el pecado.

Aquél que es fuerte, pero no hace uso de su fuerza, alguien que no es vengativo, refleja el hermoso
nombre de "al-'Aziz". Uno puede descubrir las huellas de "al-'Aziz" en si mismo, al ser capaz de
suprimir las demandas de su propio ego y carne. También, se debe buscar la satisfaccion de las
propias y legitimas necesidades a través de medios limpios, honestos y rectos. Si uno permanece
dentro de los limites de la sabiduria y la perspicacia en todos sus pensamientos y acciones, €s
posible ver una porcion del atributo de Allah de "al-'Aziz".

"Abd al-'Aziz" es aquél a quien Allah ha conferido seguridad de todos los ataques y poderes, y al
mismo tiempo le ha garantizado la victoria sobre cuanta potencia se le oponga.

Allah garantiza honor e independencia a quien recite este Nombre 40 veces cada dia,
durante 40 dias. Quien lo haga 41 veces diarias con constancia adquirira independencia
y honra, si se le esté tratando de forma deshonrosa.

9. AL-JABBAR

22F

) i
(A \-

] [

EL SENOR TODOPODEROSO

El es el Reparador de lo roto, el Completador de lo insuficiente, aquél que puede forzar Su voluntad
sin ninguna oposicion.

Hz. 'Ali (Quiera Allah ser complacido con ¢l) acostumbraba a orar:
"Ya Jabbira kulli kasirin wa ya musahilla kulli 'asirin"
"Oh Jabbar, aquél que une todo lo que esta roto y aquél que trae alivio a cada dificultad."

Al mismo tiempo El es aquél que es capaz de imponer su voluntad en todo tiempo y lugar sin
oposicion ninguna. Esta energia hace del sometimiento una necesidad. Su fuerza esta dentro del
destino de toda Su creacion. El sol no puede decir, "Yo no me alzaré nuevamente". El viento no
puede decir, "Yo no soplaré nuevamente". Sin embargo al hombre le es otorgada la eleccion.



También se le confiere la sabiduria para saber lo que es bueno y lo que es malo. Le es dada la
libertad; no obstante, el proposito de su creacion es conocer a Allah, el encontrar a Allah y el
convertirse en el servidor de Allah. Pero esto no le es forzado. Allah lo ha dejado a su libre albedrio.
Uno encuentra "al-Jabbar" al saber que Allah es el unico lugar para acudir a reparar sus esperanzas
destruidas, para hallar paz en la confusion en la que estd sumergido. En estas desgraciadas
ocasiones de desobediencia y revuelta, si uno corre para tomar refugio en la misericordia de Allah,
antes de la llegada de Su castigo (del cual no existe fuerza capaz de salvarlo ni lugar adonde
esconderse), podra asi descubrir en este sentimiento el reflejo de Allah el Vigoroso.

"Abd al-Jabbar" es aquél que refleja la fuerza de Allah, el que domina todo e impone la voluntad
de Allah en la creacion material y en la espiritual.

Quien diga este Nombre 226 veces cada manana y cada tarde quedara protegido contra
la opresion de los tiranos y déspotas. Si alguien lo grava en un anillo de plata y lo lleva
puesto, su respeto y su magnificencia ganaran espontaneamente los corazones de la
gente —inshaAllah.

10. AL-MUTAKABBIR

[
EL GLORIOSO

El es el Méas Grande, quien muestra Su grandeza en todas las cosas, en todas las ocasiones. La
manifestacion de la grandeza corresponde Unicamente a Allah. En la creacion, cuya existencia o no-
existencia depende de la voluntad y de la sola orden de Allah, nadie tiene derecho a asumir este
nombre.

De toda la creacion, el primero que se convirtid en arrogante y reclamo la grandeza para si, fue el
maldecido Diablo. Después se ubican aquellos que han seguido al Diablo, los que piensan que les
pertenecen el poder, la inteligencia, el conocimiento, la posicion, la fama y la fortuna que Allah les
ha prestado de manera momentéanea, convirtiéndose de tal modo en orgullosos.

Si el hombre pensara sobre su comienzo y su fin, que estdn muy cerca el uno del otro, recordaria
que su "antes" fue una gota de esperma transplantada desde el trayecto urinario de su padre a su
madre. Su fin sera el convertirse en un flojo, frio y amarillo cadédver que no puede ser soportado ni
siquiera por aquellos que lo amaron, y que habra de ser arrojado adentro de un hoyo de la tierra.

(Donde se encuentran los Faraones, los Nimrods, Napoleones y Hitlers?

"Al-Mutakabbir" es un honor apropiado unicamente para Allah. El que es creado no puede asumir
este atributo. Allah al-Mutakabbir es el adversario del hombre orgulloso. El lo humillara,
haciéndolo el més bajo de los bajos. De la misma manera en que la lluvia que proviene de los cielos
no se reune en las cimas de las altas montafias, las bendiciones y la compasion de Allah se
congregan en los lugares bajos.

Aquellos que tienen el deseo de sentir el divino atributo de "al-Mutakabbir' lo hallaran tinicamente
cuando trabajen duramente en tratar de alcanzar el mas alto nivel de su potencial, mientras que al



mismo tiempo jamas hagan alarde o ni siquiera revelen su grandeza.

""Abd al-Mutakabbir" es aquel al que le ha sido mostrada su propia pequeiiez y la grandeza de
Allah. Su egoismo y orgullo son borrados y reemplazados por la grandeza de Allah en ¢l reflejada.
El est4 a salvo de ser rebajado y se inclina solamente ante la Verdad.

Quien invoque con constancia este Hermoso Nombre tiene garantizado honor y
grandeza. Haciéndolo continuamente antes de emprender una tarea, ésta lograra llevarse

a cabo -inshaAllah.
o
w4
} [ ]
-

EL CREADOR

El es aquél que crea a partir de la nada, dando existencia al mismo tiempo a los estados, condiciones
y sustento de todo lo que El ha creado. El establece, como, cudndo y donde tendra lugar la creacion.
El crea de acuerdo con este orden. Todas las cosas desde el comienzo hasta el fin de las existencias
creadas han sido establecidas en bondad y sabiduria. De acuerdo con el perfecto orden todo sigue el
sendero que le ha sido prefijado. No hay accidentes en el universo.

11. AL-KHALIQ

Allah al-Khaliq no tenia necesidad de la creacidn, ni tampoco El recibe ningun beneficio de ella.
Quizas la razon para la creacion es que El puede reconocer Su eterna voluntad de grandeza y de
poder, y ver Su propia belleza y perfeccion. Porque El dice:

"Yo era un tesoro escondido. Yo amaba ser conocido, de manera que Yo creé, la creacion."

Allah existia. Nada existia con El, sin embargo no habia nada faltante o ausente antes de que El
creara la creacion. Cuando El creo el universo, nada fue afadido, ni fue ninguna cosa disminuida.

El hombre, la creacion suprema, debiera saber que "Allah ha creado todo para el hombre, y al
hombre para Si Mismo". Toda la creacion, y el orden que sigue, son enteramente caridad y
sabiduria. Uno debe hallar estos dones y esta sabiduria, usarlos, y sentir la bendicion de ser una
parte de esta creacion, la cual es un reflejo del Creador.

"Abd al-Khaliq" es aquél a quien Allah ha asignado la capacidad de ejecutar todo de acuerdo con
la voluntad de Allah".

Quienquiera que recite este Nombre de Allah 100 veces durante 7 dias consecutivos

quedara protegido contra toda adversidad -inshaAllah.

Y para aquel que adquiera el habito de recitarlo continuamente, Allah creara un angel
que adorara a Allah continuamente en su beneficio.




12. AL-BARTI'

¢ VN

( 2

el
EL QUE DA VIDA

El es aquél quien ordena Su creacion con perfecta armonia, o inicamente cada cosa en conformidad
consigo misma, sino cada unidad de acuerdo con las demas.

Este universo que parece infinito trabaja como un reloj. Todo es para uno y uno es para todos. Vea
como cada parte dentro suyo esta conectada, trabajando en uniéon, y como, cuando una porcion falla,
lo demaés es afectado en su integridad.

Las funciones de uno y de todo dependen cada una de la otra. Intente llevar a cabo que esta armonia
dentro de su naturaleza se manifieste en su vida. Allah al-Bari' brind6 a usted inteligencia para
ayudarle a conocer a su Creador. El también le di6 una libre voluntad y eleccion de modo tal que
usted puede elegir lo correcto por sobre lo erroneo. Pero si usted utiliza su voluntad para optar por
lo incorrecto, y su mente para negar la existencia del Creador, entonces estard intentando destruir la
armonia universal; usted va a terminar destruyéndose a si mismo.

Si una mujer estéril ayuna durante 7 dias y cada dia, después de romper el ayuno con
agua, recita "al Bari, al Musawwir" 21 veces, Allah le daré hijos -inshaAllah.

13. AL-MUSAWWIR

~ ©
v 2

P
EL DISENADOR DE FORMAS

El artista perfecto que da a todas las cosas la mas unica y bella forma es "al-Musawwir"'. El es
aquél quien sin usar ningiin modelo, configura todo de la manera mas perfecta. No hay dos cosas
que sean idénticas -observe sus huellas dactilares. Cada, y toda creacion es una creacion elegida,
una expresion de la infinita compasion y sabiduria de Allah.

o

Estos tres bellos nombres de Allah - El Creador, el Hacedor de la Perfecta Armonia, el Modelador
de la Unica Belleza - son los atributos de Allah que se manifiestan de la manera mas cercana y
vivida en el hombre.

El ser humano hace, construye, modela muchas cosas hermosas y utiles, manifestando ser duefio de
estos atributos -pero su juicio es erroneo.

El artista afirma "crear" belleza. El ingeniero "inventa" una maquina voladora. Piensan que son
ellos quienes hacen esto. Inclusive olvidan los otros hombres que podrian reclamar que "crearon" la
pintura y el pincel, y las ciencias de la geometria, fisica y matematicas, sin las cuales la "creacion"



de su "creacion" no podria haber sido posible.Descuentan, no toman en cuenta las fuentes que
produjeron los materiales para esa "creacion."

";Quién cred la mente, los ojos, y las manos que unieron todo esto? Aquello que el hombre hace se
apoya en muchas condiciones, materiales y colaboradores humanos. El acto creativo de Allah no
depende de ningin modelo, material, tiempo, herramienta, ayudante, o de ninguna otra cosa.
Cuando El crea, El dice "Kun", "jSé!" , y un universo entero aparece. El tesoro de Allah esta entre
dos letras, "K" y "N",no entre "S" y "E". Lo que el hombre debe hacer, en lugar de afirmar que es
un "creador", es tratar de ver el divino poder de la creatividad. El debiera intentar conducir a otros
que buscan encontrar Allah al-Khaliq, al-Bari, al-Musawwir, y ayudarles a hallarlo a El a través de
Sus manifestaciones creativas.

"Abd al-Musawwir" es el hacedor de cosas de acuerdo con la belleza que se manifiesta en todo lo
que Allah ha creado, porque ninguna belleza es posible en oposicion a la que es creada por Allah, o
diferente de ella.

Si una mujer estéril ayuna durante 7 dias y cada dia, después de romper el ayuno con
agua, recita "al Bari, al Musawwir" 21 veces, Allah le dara hijos -inshaAllah.

14. AL-GHAFFAR

-~ }
FIRK
EL PERDONADOR

El es aquél que acepta el arrepentimiento y perdona. Si uno es culpable de la interrupcién de la
armonia dentro de si mismo y a su alrededor, lo cual es quizas el pecado mas grande, pero se da
cuenta, desea e implora la ayuda de Allah para no hacerlo nuevamente, si pide con lagrimas de
vergiienza y suplica a Allah al-Ghaffar por absolucion, Allah le perdonara y quizés transforme su
pecado en una buena accion.

Un pecador es como un pobre individuo que ha caido dentro de una cloaca. ";Cual es la primera
cosa que ¢l debe hacer? No se puede enfrentar a otros en tales condiciones, ni €l mismo se soporta
asi. Ha de lavarse y limpiarse, a menos que esté insano, y no sé de cuenta de su ofensiva condicion.
El jabon y el agua con los cuales podremos lavar nuestro interior es el arrepentimiento - Ay de
aquellos quienes no ven ni huelen la sucia fetidez que llena sus interiores!.

El arrepentimiento es entre cada persona y Allah; nadie mas necesita escucharlo. Ni siquiera precisa
ser pronunciado. Allah conoce lo que pasa a través de nuestro corazon. La contricion también debe
estar acompafada por una firme intencidon de no hacer nuevamente el acto pecaminoso. El signo de
la aceptacion de su arrepentimiento y el otorgamiento del perdon por Allah al-Ghaffar, es que El no
le permitira repetir esa erronea accion.

"Abd al-Ghaffar" es aquél a quien es dada la cualidad de perdonar una falta, cubrirla y ocultarla a
otros, o de tener la compasion de no ver una falta como tal. El hace esto, en casos y a personas a
quien Allah, el Perdonador, ha perdonado.

Cualquier persona que recite este Nombre 100 veces después de la oracion del Jumu'ah,
pronto empezara a percibir el perdon de Allah. Y a quien diga "ya Ghaffar" diariamente



después de la oracion de Asr, Allah le incluiréd entre aquellos que El ha perdonado.

15. AL-QAHHAR

EL QUE CONTROLA TODAS LAS COSAS

El es el Siempre-Dominador, el que ha rodeado toda Su creacion desde lo exterior y en lo interior
con Su poder irresistible. Nada puede escapar a El. Los mundos y los cielos inclinan sus cabezas
delante de El. jCuéntos universos, razas y naciones ha destruido El como castigo!

Allah compensa Su atributo de "al-Qahhar" con Su atributo de "al-Latif". Ambos estan el uno
dentro del otro. El también ha creado las causas y los medios que separan Su punitiva, destructiva
fuerza, de Su delicada y amante sutileza ("al-Latif"). El ha creado los medios de la fe, la sinceridad,
la justicia, la compasion, la generosidad, la sabiduria, y otros hermosos rasgos sobre los cuales
brilla la luz de "al-Latif". El ha creado las causas de la rebelion, la negacion, la arrogancia, la
ignorancia, la tirania y la hipocresia, sobre las cuales es reflejada la oscuridad de Su terror.

Intente encontrar las huellas de estas causas ascendentes y descendentes, y estos dos espejos - uno
pleno de luz, el otro, de total oscuridad - en usted y a su alrededor. Nosotros tomamos refugio de
Allah al-Qahhar en Allah al-Latif.

El es el Siempre-Dominador, el que ha rodeado toda Su creacién desde lo exterior y en lo interior
con Su poder irresistible. Nada puede escapar a El. Los mundos y los cielos inclinan sus cabezas
delante de El. jCuéntos universos, razas y naciones ha destruido El como castigo!

Allah compensa Su atributo de "al-Qahhar" con Su atributo de "al-Latif". Ambos estan el uno
dentro del otro. El también ha creado las causas y los medios que separan Su punitiva, destructiva
fuerza, de Su delicada y amante sutileza ("al-Latif"). El ha creado los medios de la fe, la sinceridad,
la justicia, la compasion, la generosidad, la sabiduria, y otros hermosos rasgos sobre los cuales
brilla la luz de "al-Latif". El ha creado las causas de la rebelion, la negacion, la arrogancia, la
ignorancia, la tirania y la hipocresia, sobre las cuales es reflejada la oscuridad de Su terror.

Intente encontrar las huellas de estas causas ascendentes y descendentes, y estos dos espejos - uno
pleno de luz, el otro, de total oscuridad - en usted y a su alrededor. Nosotros tomamos refugio de
Allah al-Qahhar en Allah al-Latif.

"Abd al-Qahhar" es aquél a quien es dado el poder de borrar la tirania. Nada lo puede influenciar
ni nadie lo puede vencer. El se hace todo-poderoso para ejecutar aquello que es correcto.

Quien se sienta totalmente inclinado hacia este mundo debe decir este Nombre con
asiduidad: si Allah quiere, quedara libre del amor por este mundo y, en su lugar, el amor
por Allah se instalara en su corazon.




16. AL-WAHHAB

»
EL DADOR DE TODAS LAS COSAS

El es el donador de todo, sin condiciones, sin limites, sin pedir ningn beneficio ni retorno, dando
cada cosa a cada uno, en todo lugar, siempre. El brinda dinero a los pobres, salud a los enfermos,
hijos a los que son estériles, libertad a los atrapados, conocimiento a los ignorantes. Desde la mas
minima carencia hasta la mas grande de las fortunas, El es el creador de todo - de aquél que esta en
apremios, de sus necesidades, y de la satisfaccion de las mismas. Si "al-Wahhab" no fuera un dador
tal, nadie recibiria nada jamas.

Cuando "al-Wahhab" le da a usted, nadie puede impedir que esos bienes lleguen a usted. Y cuando
El le da a alglin otro, ninguna fuerza en el mundo podria lograr que esos bienes se desviasen para
llegarle a usted.

Allah ha dado vida a una creacion de donadores que dan sin espera nada en cambio. Pero al no ser
creadores de las cosas que brindan por medio de sus manos, no son mas que signos del atributo de
Allah de "al-Wahhab". Un hombre, como un arbol, puede dar solamente tanto, para unos pocos, y
unicamente por un tiempo limitado. Los que reciben de ellos les aman y les estan reconocidos.

(Cuanto agradecimiento mas, es entonces debido a aquél que da infinitamente a toda Su creacion?

Un hombre da, pero estd en necesidad de una respuesta, al menos del reconocimiento o
agradecimiento de quien recibe. Por encima de todo, precisa recibir la cosa a fin de darla. Un arbol
que da fruta, una cabra que da leche, precisa cuidados, agua, alimento.

Allah no necesita de nada, de modo que El es el verdadero don.

"Abd al-Wahhab" es aquél a través de quien Allah da lo que El desea. El se hace el donador de
infinitos presentes, por ningun proposito en particular, a aquellos que estan en necesidad, y son
meritorios, sin esperar nada en retorno.

Una persona aquejada de pobreza debe decir este Nombre continuamente; o escribirlo y
llevarlo encima (a modo de talismén); o decirlo 40 veces en la tltima postracion de la
oracion del mediodia inshaAllah se librara de la pobreza de forma inesperada y
sorprendente. Cuando se quiere satisfacer una necesidad particular, hay que postrarse
tres veces y después levantar las manos en suplica hacia a Allah y decir este Nombre
100 veces : si Allah quiere, la necesidad quedara satisfecha.

17. AR-RAZZAQ

y BN
43

e\ \
. Su—



EL PROVEEDOR

El es el Sustentador. El Sustento se necesita para mantener la creacion. Hay un sustento fisico y un

sustento espiritual. En el caso del hombre, uno deberia tomar como sustento fisico no solamente el

alimento, la bebida, el aire y las ropas sino también nuestra madre y nuestro padre, esposo o esposa
y asimismo los hijos. Aun nuestras posesiones y conocimientos son parte del propio sustento.

Todo lo que estd comprendido en lo que llamamos leyes naturales, estd también incluido en el
sustento material. No existe nada desocupado o inttil en el universo. Cada creacion es, por si
misma, un tesoro, tal como esta indicado en la ayat:

"Rabban ma khalaqta hadha batilan"’
"Nuestro Serior, Tt no has creado este universo en vano'
(Sura La familia de Miran, 3-191).

Todo sustento material es puro en su origen. Unicamente si es manchado por la mano del hombre se
convierte en indeseable, repudiable e ilegitimo. Por lo tanto el hombre ha de buscar primeramente y
encontrar, los elementos de sustento en todas las cosas. Aquél que no puede recibir su sustento
porque no hace ningun esfuerzo, es de los carentes de sostén, lo que constituye una maldicién. Y
nuevamente, si un hombre mancilla por sus sucias manos el sano sustento que le es dado, ¢l es de
aquellos que participan de lo que es ilicito.

Los sustentos espirituales estan contenidos en los libros sagrados, pero algunos de esos textos, no
obstante ser originalmente puros, han sido manchados por las manos del hombre. No es asi con el
Sagrado Coran, el ultimo y final libro sagrado, que no ha sido alterado. Ni siquiera un punto ha sido
cambiado. De la misma manera que uno ha de hacer esfuerzos para ganar sustento material, uno
recibira su sustento espiritual del Sagrado Cordn a un grado igual a la extension de sus propios
esfuerzos.

"Abd ar-Razzaq" es aquél a quien Allah ha hecho rico. El se convierte en una fuente para que
otros ganen sus sustentos con facilidad y en abundancia.

A quien sople en las cuatro esquinas de su casa después de decir este Nombre 10 veces
en cada rincon antes de Fajr, Allah le abrira las puertas del sustento y la enfermedad y la
pobreza no entrardn en su casa.

Nota: Empezar por la esquina derecha mirando hacia la Qiblah

18. AL-FATTAH

&

EL QUE DA APERTURA

El es el Descubridor y el Solucionador, el Facilitador de todo cuanto esta cerrado, atado y
endurecido. Existen cosas que a uno le estan cerradas. Hay estados y problemas que estan atados en
un nudo. Existen cosas endurecidas a través de las cuales uno no puede ver o atravesar.



Algunas son cosas materiales: profesiones, trabajos, ganancias, posesiones, lugares, amigos que no
estan disponibles para uno. También hay corazones trabados con un nudo de tristeza, mentes atadas
en dudas o cuestionamientos que ellas son incapaces de responder.

Allah al-Fattah las abre a todas. No existe nada inalcanzable para el amado servidor de Allah, para
quien "al-Fattah" abre todas las entradas. No hay fuerza alguna que pueda mantener esas puertas
cerradas. Pero si Allah no abre las puertas de Sus bendiciones, ninguna fuerza puede lograr que esas
puertas se abran. El posee la llave del tesoro de los sagrados secretos que es el corazon del hombre,
la mismisima mansion de Allah.

Yérgase a la entrada de la misericordia de Allah, y golpee en la puerta de "al-Fattah". En verdad, el
abrird la puerta tarde o temprano. Suplique y desee cosas de Allah incesantemente, siempre. Usted
es pobre, El es Rico. Usted esta en necesidad, El es el Saciador de las necesidades. Usted se halla en
la oscuridad, El es la Luz. Si Allah lo desea usted ver a "al-Wahhab" cuando él abra los portales.

Usted, usted mismo, abra sus propias puertas de misericordia y generosidad; ayude a quienes estan
mas débiles que usted a fin de que usted sea salvo de la tirania de aquellos que estan mas fuertes
que usted. Ayude a los que estan caidos, para que usted sea ayudado cuando usted caiga. Por encima
de todo, no hiera a nadie, porque esa es la llave que cierra las puertas de la misericordia y las
bendiciones.

""Abd al-Fattah" es aquél a quien le ha sido dada la clave de los secretos de todo conocimiento. El
desata los nudos que creiamos apretados, secretos que estan escondidos, corazones que son
mezquinos, dones que estan reservados.

Quien coloque sus dos manos en el pecho tras la oracion de Fajr y diga este Nombre 70
veces, inshaAllah vera su corazon iluminado con la Luz de la Fe.

19. AL-'ALIM

")
EL CONOCEDOR DE TODO

El es aquél que lo sabe todo. El sabe lo que ha ocurrido, lo que esta ocurriendo, y lo que ocurrira,
desde el comienzo hasta el fin. Toda existencia estd presente en todo momento en el conocimiento
de "al-'Alim". Nada puede ser dejado afuera, nadie puede esconderse. Toda existencia existe por Su
creacion, dentro de las limitaciones de las condiciones que El ha creado; cada existencia sabe tanto
como Allah le ha permitido saber. No obstante no hay limite al conocimiento de Allah.

En comparacion con lo que uno sabe de esta creacion, aquello que uno no sabe, es infinito.

Este mundo nuestro es como nuestra mismisima propia casa. Por estos millones de afios nosotros la
hemos habitado, sin embargo atin no sabemos que hay escondido en los armarios, en el desvan y en
el sotano. Algunas veces nosotros somos como alguien que estd muriendo de hambre mientras que
tiene un tesoro enterrado a veinte centimetros debajo de él. Nuestro conocimiento -que contiene
unas muy pocas cosas- permanece en la superficie. Es cuando intentamos mirar debajo, mas en
profundo, que vemos nuestra propia impotencia.



(Y qué hay en cuanto al futuro? Ignoramos qué es lo que va a ocurrir con nosotros al momento
siguiente. ;Qué es la vida humana en comparacién con el pasado sin limite y el futuro infinito? Es
un abrir y cerrar de ojos. Durante ese instante, ;cuanto puede uno ver? Aquel que constata que nada
puede ver, es afortunado.

Sin duda Allah le ha conferido toda suerte de bendiciones, perfecciones en la proporcion adecuada
para usted. El le ha ensefiado Sus nombres, y lo que es correcto y lo que es erréneo. Pero su
conocimiento es limitado. Usted es limitado. Intente sentir la perfeccion ilimitada, el ilimitado
conocimiento de Allah, Conocedor de todo, y busque Su placer. La salvacion eterna estd contenida
dentro de todo ello.

"Abd al-'Alim" es aquél a quien le es dada sabiduria sin aprendizaje de nadie, sin estudio ni
pensamiento, solamente debido a la pureza y la luz con las cuales ¢l fue creado. Este conocimiento
que "Abd al-'Alim" recibe es llamado "'irfan", que es conocer la Verdad como la Verdad.

Allah abrira las puertas del conocimiento y la sabiduria a quien recite este Nombre con
mucha frecuencia. Ademas, su corazon se llenard de ma'rifah (conocimiento) de Allah.

20. AL-QABID

EL QUE CONTRINE

El es aquél que oprime. Toda existencia esta en la palma de la Mano de Poder de Allah. El puede
cerrar Su mano e impedir que la riqueza, la felicidad, una familia, los hijos o las comodidades
lleguen hasta uno. Los ricos se tornan pobres, los sanos se convierten en enfermos, la felicidad se
hace tristeza. El corazdn confortable se convierte en oprimido, la mente clara se hace depresiva.
Estas son las manifestaciones del atributo de Allah de "al-Qabid".

Allah lo sabe todo. El es el Todo-Misericordioso, El es el Juez, El es aquél que guia la vida de Su
creacion. El es la voluntad. La vida en este planeta es una prueba para nosotros, pero Allah no pone
a prueba Sus servidores por encima de sus capacidades. El nos somete a examen con dificultades
que El sabe que nosotros podemos vencer.

Durante los momentos de opresion, su "nafs" y su carne habran de sufrir, pero su esencia debiera
equilibrar ese estado con paciencia ("sabr'"), que es la compatfiera de la fe.

"Allah ama aquellos quienes son pacientes."

Extraiga provecho de las épocas de opresion ("qabd") que pueden ser los medios de vigorizar su fe,
acercandose a su Creador, haciéndose Su amado.

"Adab", la correcta conducta, es el medio por el cual uno logra enfrentar y resolver los problemas
que pueden surgir durante las situaciones de opresion ("qabd") y liberacion ("bast™). Esto impedira
que uno vaya a caer en un estado de desorientacion, confusion y duda en las épocas de depresion
"gabd", o en la exagerada exuberancia en las épocas de liberacion, "bast".

Mantenga una condicion de equilibro con el conocimiento de que:

"todo lo bueno y todo lo malo provienen de Allah,"”



y que una aguda sabiduria, desconocida para nosotros, esta dentro del juicio de Allah. Ocurra lo que
ocurra, ate su corazon a las prescripciones de Allah y al placer de Allah, y contintie cumpliendo con
sus deberes como un buen servidor de Allah. Tales fieles, bien equilibrados y serios, ganaran
seguramente, la ayuda de Allah, su aprobacion, y su amor.

""Abd al-Qabid" es el que cierra su propio ser impidiendo que penetren influencias carentes de
mérito y colabora para que otros asi lo hagan. Al mismo tiempo, ¢l sabe que no es correcto aferrarse
demasiado estrechamente al ego propio ni al de otros, ya que:

"Allah es el Mejor Juez y sabe mejor".

Si uno tomase el control de su propio ego demasiado fuertemente, seria como intentar controlar el
propio destino. "Abd al-Qabid"" aferra con la mano de Allah y tan estrechamente como es la
voluntad de Allah, "al-Qabid"'.

Quien escriba este Nombre de Allah en cuatro trozos de pan, cada dia durante cuatro
dias, y se los coma, quedara protegido contra el hambre, la sed, las heridas y el dolor.
-inshaAllah.

21. AL-BASIT

EL QUE EXPANDE
El es el que libera.

Toda existencia est4 en la palma de la Mano de Poder de Allah. El puede cerrar Su mano e impedir
que la riqueza, la felicidad, una familia, los hijos o las comodidades lleguen hasta uno. Los ricos se
tornan pobres, los sanos se convierten en enfermos, la felicidad se hace tristeza. El corazon
confortable se convierte en oprimido, la mente clara se hace depresiva. Estas son las
manifestaciones del atributo de Allah de "al-Qabid".

Entonces El abre Su mano y libera abundancia, alegria, alivio y bienestar. Estas son las
manifestaciones de Su atributo "al-Basit"".

Allah lo sabe todo. El es el Todo-Misericordioso, El es el Juez, El es aquél que guia la vida de Su
creacion. El es la voluntad. La vida en este planeta es una prueba para nosotros, pero Allah no pone
a prueba Sus servidores por encima de sus capacidades. El nos somete a examen con dificultades
que El sabe que nosotros podemos vencer.

Durante los momentos de opresion, su "nafs" y su carne habran de sufrir, pero su esencia debiera
equilibrar ese estado con paciencia ("sabr'), que es la compafiera de la fe.

"Allah ama aquellos quienes son pacientes.""

No permita que lo envicien los momentos de comodidades y bienestar ("bast"), cuando todo anda
bien, olvidando a Allah en su excitacion y placer, y haciéndose arrogante, pensando que usted es la
causa de su éxito y su seguridad. Estas son las épocas para recordar al otro compaiiero de la fe, el
agradecimiento ("shukr').



""Adab", la correcta conducta, es el medio por el cual uno logra enfrentar y resolver los problemas
que pueden surgir durante las situaciones de opresion ("qabd") y liberacion ("bast™). Esto impedira
que uno vaya a caer en un estado de desorientacion, confusion y duda en las épocas de depresion
"gabd", o en la exagerada exuberancia en las épocas de liberacion, "bast".

Mantenga una condicion de equilibro con el conocimiento de que:
""todo lo bueno y todo lo malo provienen de Allah,"”

y que una aguda sabiduria, desconocida para nosotros, esta dentro del juicio de Allah. Ocurra lo que
ocurra, ate su corazon a las prescripciones de Allah y al placer de Allah, y contintie cumpliendo con
sus deberes como un buen servidor de Allah.

Tales fieles, bien equilibrados y serios, ganaran seguramente, la ayuda de Allah, su aprobacion, y su
amor.

"'Abd al-Basit" otorga con largueza de sus esfuerzos, y de aquello que posee, en acuerdo con la
voluntad de Allah, para llevar alegria a los corazones de los servidores de Allah. El es generoso en
el exterior y generoso en su ser interior. En €l también se manifiesta el secreto de al-Batin, la
Existencia Interna. El extrae a la superficie aquello que es interno en él y en otros, pero en esto, asi
como en otras acciones, €l no ejecuta nada que sea opuesto a la "sharia", los dictados de Allah.

Elevad las manos hacia el cielo en stuplica a Allah después de la oracion de Doha y
decid este Nombre 10 veces. A continuacion pasad las manos sobre el rostro: inshaAllah
la autonomia y la independencia quedaran garantizadas por Allah. Debe hacerse esto
diariamente.

22. AL-KHAFID

EL QUE HUMILLA'Y REBAJA
El es el Degradador.

Allah EI Mas Elevado es el que eleva Sus criaturas al honor y la fama y el que puede precipitarlas
para que sean lo mas bajo de lo bajo. A menudo este acto del Creador se manifiesta en los estados
de aquellos quienes no reconocen a Allah, se rehtisan a obedecer Sus reglas, y se exaltan a si
mismos en arrogancia, haciéndose tiranos que pisotean los derechos de otros. El que es degradado
por Allah solamente puede ser elevado por El.

Allah es misericordioso. Un tratamiento tal puede sacudir a los irreflexivos y extraerlos de su suefio.
Entonces, no obstante que sea doloroso, el estado de degradacién en manos de "al-Khafid" se
convierte en un gran don para quien despierta y contempla la mano que eleva y la mano que
humilla.

Sepa que a pesar de que Allah es quien exalta y quien degrada, la causa es siempre usted. En Su
misericordia, El demora Sus asperas lecciones para que pueda tomar conciencia y cambie su
direccion. Usted no ha de sentirse seguro, ya que su estado, sus acciones tanto materiales como
espirituales, inequivocamente resultaran siempre en la terrible degradacion o la recompensadora
exaltacion.



Allah exalta aquellos que tienen la conducta de angeles, que poseen dulces lenguas, que prefieren
dar antes que recibir, que esconden las faltas de otros en lugar de criticarles, a los que construyen en
lugar de destruir, que son fuertes y sin embargo apacibles. El los dignifica iluminando sus corazones
con fe, conocimiento y verdad, y hace que Sus criaturas les amen y los respeten. En tanto ellos
persistan en sus conductas iluminadas, Allah eleva mas y mas su condicion.

Pero a quienes se niegan a reconocer el proposito de su creacion, permitiendo que sus egos los
cabalguen y les conduzcan al desvio dentro de las mentiras y el engafio, armando trampas el uno al
otro peleando desembozadamente el uno con el otro - son estos los infieles que semejan animales
ataviados en finas vestiduras de reyes. Ellos hacen montones de ruidos y levantan un monton de
polvo; en esto solo logran atraer la atencidn, pero no son nada més que perros luchando por un
hueso.

Allah el Degradador los desviste de sus finos ropajes y los muestra en sus formas reales. Es dable
aguardar que ellos aprendan; es de esperar que ellos sirvan como leccion para otros.

"Abd al-Khafid" se protege a si mismo y a otros de la degradacion. La proteccion del servidor de
Allah de las influencias que causan abyeccion es una oportunidad para ver la Verdad.

A quien diga este Nombre 500 veces Allah le cubrira las necesidades y le librara de
todas las dificultades -inshaAllah.

El que ayune durante tres dias y al cuarto dia diga este Hermoso Nombre 70 veces
mientras se mantiene en retiro, obtendra victoria sobre su enemigo -inshaAllah.

23. AR-RAFT'

} »
f
-~ o
EL QUE EXALTA

El es el Exaltador.

Allah El Més Elevado es el que eleva Sus criaturas al honor y la fama y el que puede precipitarlas
para que sean lo mas bajo de lo bajo. A menudo este acto del Creador se manifiesta en los estados
de aquellos quienes no reconocen a Allah, se rehtisan a obedecer Sus reglas, y se exaltan a si
mismos en arrogancia, haciéndose tiranos que pisotean los derechos de otros. El que es degradado
por Allah solamente puede ser elevado por EL

Allah es misericordioso. Un tratamiento tal puede sacudir a los irreflexivos y extraerlos de su suefio.
Entonces, no obstante que sea doloroso, el estado de degradacion en manos de "al-Khafid"' se
convierte en un gran don para quien despierta y contempla la mano que eleva y la mano que
humilla.

Sepa que a pesar de que Allah es quien exalta y quien degrada, la causa es siempre usted. En Su
misericordia, El demora Sus 4speras lecciones para que pueda tomar conciencia y cambie su
direccion. Usted no ha de sentirse seguro, ya que su estado, sus acciones tanto materiales como
espirituales, inequivocamente resultaran siempre en la terrible degradacion o la recompensadora
exaltacion.



Allah exalta aquellos que tienen la conducta de angeles, que poseen dulces lenguas, que prefieren
dar antes que recibir, que esconden las faltas de otros en lugar de criticarles, a los que construyen en
lugar de destruir, que son fuertes y sin embargo apacibles. El los dignifica iluminando sus corazones
con fe, conocimiento y verdad, y hace que Sus criaturas les amen y los respeten. En tanto ellos
persistan en sus conductas iluminadas, Allah eleva mas y mas su condicion.

Pero a quienes se niegan a reconocer el proposito de su creacion, permitiendo que sus egos los
cabalguen y les conduzcan al desvio dentro de las mentiras y el engafio, armando trampas el uno al
otro peleando desembozadamente el uno con el otro - son estos los infieles que semejan animales
ataviados en finas vestiduras de reyes. Ellos hacen montones de ruidos y levantan un monton de
polvo; en esto solo logran atraer la atencidn, pero no son nada més que perros luchando por un
hueso.

Allah el Degradador los desviste de sus finos ropajes y los muestra en sus formas reales. Es dable
aguardar que ellos aprendan; es de esperar que ellos sirvan como leccion para otros.

"Abd ar-Rafi'" contempla la magnificencia del Creador en lo creado, incluyéndose a si mismo, y
con esta elevacién a mas altos niveles de conciencia, logra estar mas cerca de Allah. El es exaltado
y a su vez ¢l exalta a otros que son dignos de ello. Aquél que intenta elevarse lo hace porque es su
deseo y ruega alcanzar la Beneficencia de Allah.

Aquél en quien el nombre de ar-Rafi", El Exaltado, se manifiesta, a menudo también
recibe la expresion del atributo de Allah de ar-Rahim, el Benevolente; la benevolencia
llega a través de €l a todos cuantos le rodean.

A cualquiera que diga este Nombre 100 veces durante la noche catorceava de cada mes
lunar, Allah le garantiza autonomia e independencia de toda la creacion -inshaAllah.

24. AL-MU'1ZZ
/
'w\r /' .

EL QUE HONRA

En honor y en humillacion existe la implicancia de elevacion y de caida. Aquél que posee honor ha
recibido un estado de orgullo y dignidad ("izzah"). Pero esta condicion de orgullo y dignidad
obtenida desde Allah, El que Honra, es muy diferente del orgullo que el hombre imagina que
merece (" kibr™). El orgullo y dignidad de quien es honrado por Allah no es orgullo de si mismo,
sino respeto rendido al honor que ha recibido, y a Aquél que lo ha otorgado.

En verdad, él es atin un ser humano. El necesita comer y beber - y lo hace legitimamente, y en
buena medida. Es que Allah, como porcion del honor que El le ha otorgado, le ha dado la sabiduria
y la alegria de obtener las necesidades y los gozos de este mundo con Su buen placer.

Esa clase de servidor de Allah no se desviaré del permiso y la complacencia de Allah ni siquiera si
ello trae aparejado para €1, la muerte, porque dentro del don del Honrador al honrado hay una
salvaguarda contra el envilecimiento del divino don.

No obstante, el honor que uno atribuye a si mismo o que es asignado a uno por otras criaturas de



Allah, es una maldicién que distorsiona nuestra propia realidad, haciendo que uno imagine
encontrarse en otro nivel diferente del que tiene. El conocimiento de uno mismo conduce a uno a su
Sefior. Pero imaginarse que uno mismo es otro diferente de nuestro ser real, conduce al Diablo. Su
rasgo distintivo es la arrogancia, la causa de su expulsion de la presencia de Allah. Ese fue el primer
acto de Allah en Su manifestacion del Humillador.

Luego se encuentran aquellos que no poseen ni la dignidad y el honor otorgados por Allah ni el
falso orgullo que ellos mismos construyen, sino que son indignos, desvergonzados y degradados.
Sus corazones estan ardiendo con la ambicion de este mundo. De ellos no proviene nada bueno para
cosa alguna, o para nadie, porque son egoistas y avaros. No tiene limite el grado de humillacion al
que se arrastrardn para mendigar los bienes de este mundo. Al endiosar las manos temporales que
les arrojan huesos, estan atribuyendo iguales a Allah y por ello son culpables de "shirk".

Aquél que pide y espera de Allah tnicamente, sabe que todo honor es Suyo y que solamente puede
provenir de El. Aquellos que piensan ser los modeladores de sus propios destinos y que creen
obtener lo que desean por si mismos, que buscan los elogios de las criaturas y son arrogantes - estos
son los seguidores del Diablo. Ellos recibirdn el castigo del Diablo, y seran expulsados de la
presencia y la proteccion de Allah.

Los que se rebajan a si mismos y adoran criaturas, esperando recibir de ellas algo bueno, seran atin
mas humillados por Allah, y tiranizados por esos seres a los que ellos toman por sus dioses
temporales.

"Abd al-Mu'izz" es honrado con la amistad de Allah, elevandose asi a la cumbre mas alta del
honor y de la fortuna, y presentandose asi a la creacion entera.

Si se dice este Hermoso Nombre de Allah 40 veces después de Maghrib cada lunes y
viernes, Allah garantiza al que lo diga honor y reverencia -inshaAllah

25. AL-MUZILL

EL QUE HUMILLA

En honor y en humillacion existe la implicancia de elevacion y de caida. Aquél que posee honor ha
recibido un estado de orgullo y dignidad ("'izzah"). Pero esta condicion de orgullo y dignidad
obtenida desde Allah, El que Honra, es muy diferente del orgullo que el hombre imagina que
merece ("kibr"). El orgullo y dignidad de quien es honrado por Allah no es orgullo de si mismo,
sino respeto rendido al honor que ha recibido, y a Aquél que lo ha otorgado.

En verdad, ¢l es atin un ser humano. El necesita comer y beber -y lo hace legitimamente, y en buena
medida. Es que Allah, como porcion del honor que El le ha otorgado, le ha dado la sabiduria y la
alegria de obtener las necesidades y los gozos de este mundo con Su buen placer.

Esa clase de servidor de Allah no se desviaré del permiso y la complacencia de Allah ni siquiera si
ello trae aparejado para €1, la muerte, porque dentro del don del Honrador al honrado hay una
salvaguarda contra el envilecimiento del divino don.

No obstante, el honor que uno atribuye a si mismo o que es asignado a uno por otras criaturas de



Allah, es una maldicién que distorsiona nuestra propia realidad, haciendo que uno imagine
encontrarse en otro nivel diferente del que tiene. El conocimiento de uno mismo conduce a uno a su
Sefior. Pero imaginarse que uno mismo es otro diferente de nuestro ser real, conduce al Diablo. Su
rasgo distintivo es la arrogancia, la causa de su expulsion de la presencia de Allah. Ese fue el primer
acto de Allah en Su manifestacion del Humillador.

Luego se encuentran aquellos que no poseen ni la dignidad y el honor otorgados por Allah ni el
falso orgullo que ellos mismos construyen, sino que son indignos, desvergonzados y degradados.
Sus corazones estan ardiendo con la ambicion de este mundo. De ellos no proviene nada bueno para
cosa alguna, o para nadie, porque son egoistas y avaros. No tiene limite el grado de humillacion al
que se arrastrardn para mendigar los bienes de este mundo. Al endiosar las manos temporales que
les arrojan huesos, estan atribuyendo iguales a Allah y por ello son culpables de "shirk".

Aquél que pide y espera de Allah tnicamente, sabe que todo honor es Suyo y que solamente puede
provenir de El. Aquellos que piensan ser los modeladores de sus propios destinos y que creen
obtener lo que desean por si mismos, que buscan los elogios de las criaturas y son arrogantes - estos
son los seguidores del Diablo. Ellos recibirdn el castigo del Diablo, y seran expulsados de la
presencia y la proteccion de Allah.

Los que se rebajan a si mismos y adoran criaturas, esperando recibir de ellas algo bueno, seran atin
mas humillados por Allah, y tiranizados por esos seres a los que ellos toman por sus dioses
temporales.

"Abd al-Muzill" es aquél quien es hecho un ejemplo de degradacion. A menudo Allah manifiesta
Su atributo de humillador en Sus enemigos.

A quien pida proteccion después de decir este Nombre 75 veces, Allah le protegera del
mal de la gente envidiosa, de los opresores y de los enemigos -inshaAllah.

26. AS-SAMI

EL QUE TODO LO OYE

El es quien lo escucha todo, lo que viene desde los labios, lo que pasa a través de las mentes, lo que
es sentido por los corazones; el crujido de las hojas en el viento, los pasos de las hormigas y los
atomos moviéndose a través del vacio. No existe obstaculo que impida al sonido llegar hasta El, y
en medio de un casi infinito nimero de voces hablando a la vez, no hay ninglin rumor que sea
registrado menos que otro.

"As-Sami", el Escuchador de Todo, es un atributo de perfeccion, porque el caso opuesto, la
sordera, constituye una imperfeccion. Hay dos niveles de perfeccion. Uno es la perfeccion absoluta,
el otro es la perfeccion relativa. La perfeccion absoluta no depende de medios, condiciones ni
limitaciones. La perfeccion relativa se apoya en los medios y las condiciones, y es limitada.

En el universo, desde el comienzo hasta el fin, desde un confin hasta el otro, existen una casi
infinita cantidad de sonidos y voces. Algunos son tan fuertes como las mas grandes explosiones;
otros son minimos y casi imperceptibles. Todos y cada uno de ellos son escuchados por el



Escuchador de Todo, el Omni-Oyente, uno por uno al mismo tiempo, tan claramente el uno como el
otro. Esta escucha no es ociosa, ya que todo es registrado, los significados comprendidos, las
necesidades satisfechas, las respuestas dadas, respondidas las llamadas, los errores corregidos.

Si un atomo de esta infinita capacidad para escuchar, es dado al hombre, es a fin de que le guie
hacia su perfeccion absoluta. El nos ha dado Sus perfectos atributos, en vestigios, en signos dentro y
en derredor nuestro, con el propdsito de que el hombre los conozca. Es asi, para que podamos
conocerlo a El, y encontrarlo a El y amarlo a El y ser con El. Pero cuando quienes poseen los
mejores oidos y la mas sensitiva maquinaria para escuchar -si en algin momento comienzan a
comparar su capacidad de escuchar, con la de Allah el Omni-Oyente, se convertirdn en mentirosos.
Peor aun seran culpables de “shirk’, atribuyendo iguales a Allah.

No existe nadie como El en cualquiera de Sus atributos y manifestaciones. Las huellas y signos de
sus atributos dentro del hombre y sobre el universo son, en el mejor de los casos, un reflejo, un
simbolo, una palabra, un medio, un sendero para comprender y alcanzar la verdad.

"Abd as-Sami" y "'Abd al-Basir" son aquellos que escuchan y ven la Verdad con los ojos y los
oidos de Allah, como El dice en un divino Hadiz:

""Mi servidor se acerca a mi con su continua devocion hasta que Yo lo amo y cuando Yo lo amo
Yo me convierto en sus oidos con los cuales él escucha, y sus ojos con los cuales él ve, y su
lengua con la cual él habla, y su mano con la cual él toma'.

A quien diga este Hermoso Nombre 500 veces o 50 veces los jueves tras ofrecer la
oracion del mediodia, se le garantizan todas sus suplicas -inshaAllah. Es necesario que
no se hable durante el transcurso de la recitacion.

Si alguien lo lee 100 veces los jueves, entre la Sunnah y Fardh de Fajr, Allah le
favorecera con Su bendicion especial -inshaAllah.

27. AL-BASIR

“w \

EL QUE TODO LO VE

El ve todo lo que ha ocurrido, todo lo que es y todo lo que sera hasta el fin del tiempo - desde el
momento cuando El indujo el mar de la no-existencia en "alam al-lahut" hasta el Dia del Juicio y el
Juicio Final. El ha dado asimismo a Sus criaturas la capacidad de contemplar Su creaciéon. Algunas
de Sus criaturas ven formas y colores y movimientos mejor que los hombres, pero El ha otorgado al
hombre un ojo del corazon, para ver mas profundamente que el registro de la vision normal -un ojo
interno que ve al hombre interno.

Ese ojo se llama "basirah". No obstante que nosotros no podemos ver a Allah - tnicamente El
puede verse a Si mismo - con el "basirah" somos capaces de vernos a nosotros mismos. Al hacerlo
asi, sabremos que a pesar que no lo podemos ver a El, El nos esta mirando a nosotros, viendo no
solamente lo que estd en nuestro exterior, sino también lo que esta en nuestras mentes y en nuestros
corazones. Aquél que sé ve a si mismo y se conoce a si mismo, sabe que Allah lo ve.



Cuando usted se encuentra delante de alguien a quien respeta y teme, se comporta apropiadamente,
con buena conducta; se para con respeto; vigila lo que hace y lo que dice. Sin embargo esa persona
solamente puede ver su exterior; su respeto y temor dependen inicamente de su interés temporal
mundano y de su cuidado.

El que le ha creado a usted y a los anteriores, el que verdaderamente controla su vida, le sostiene, le
ama, le protege, tiene misericordia de usted, esta a su lado noche y dia, aquél de quien su vida
depende por la eternidad en el Mas Alla. El esta mas cerca suyo que su vena yugular. El le ha dicho
con toda claridad a través de Sus profetas y en Sus sagrados libros, lo que El desea que haga, como
El desea que sea su conducta, hasta el mas minimo detalle. Sin embargo delante de Sus ojos, no
vacila en ejecutar los mas vergonzosos y desconsiderados actos, sin respeto ni temor.

¢Es porque usted no lo ve a El, que cree que Allah al-Basir no lo puede ver?

Allah garantiza fortaleza para la vista y luz para el corazon de aquel que diga este
Nombre 100 veces después de la oracion del Jumu'ah -inshaAllah.

28. AL-HAKAM

EL JUEZ

El es quien trae la justicia y la verdad. El juzga y ejecuta Su justicia. No existe justicia salvo la
Suya. Nadie puede oponerse a Su decreto y nadie puede impedir o demorar que Sus 6rdenes se
lleven a cabo. El es la causa de quien es juzgado, el juez, la justicia, y el juicio. Todo lo que ocurre
en el universo es el efecto de esa sola y Gnica causa.

(Como puede el hombre, que es miope, ver el comienzo y el final de una cadena de
acontecimientos? jCuan a menudo los nietos pagan los errores de los abuelos, y los padres pagan
por adelantado los pecados de las generaciones futuras! No juzgue la justicia de Allah. Con
frecuencia lo que constituye un veneno para alguien es la medicina de otro.

Allah ha escrito Su divina ley en Sus sagrados libros. El hombre comprende hasta el limite de su
pureza, sinceridad, fe, conocimiento, sabiduria, y finalmente hasta la extension de su destino. Y
nuevamente, de acuerdo a su sino, el hombre obedece o se rebela y es recompensado o castigado
con acuerdo a ello.

Dentro del atributo de Allah del gran Juez, "al-Hakam", hay mensajes propicios para los fieles, y
un aviso para los incrédulos.

Oh creyente, primeramente s€ un juez equitativo de ti mismo. No te tiranices ni te brindes excusas o
desproporcionadas indulgencias.

Entonces juzga a otros tal y como te has juzgado a ti mismo. Si posees algin poder para cumplir tu
juicio, asegurate que tu juicio no es otro que el decreto de Allah y tu poder ningun otro diferente de
aquello que se encuentra en Su mano.

"Abd al-Hakam" es el que ejecuta los juicios de Allah sobre sus servidores de la manera en que El
lo dispone.



Allah hara que el corazén de quien diga este Hermoso Nombre 99 veces, encontrandose
en estado de purificacion, durante la Gltima parte de la noche, perciba todos los secretos
y se llene de Luz.

Y Allah fomentara Sus manifestaciones e inspiraciones en el corazon de aquel que diga
este Nombre durante el viernes por la noche.

29. AL-ADL

28
~

EL JUSTO
El es la justicia absoluta. La justicia es lo opuesto de la tirania.

La tirania causa dolor, destruccion y perturbacion. La justicia asegura la paz, el equilibrio, el orden
y la armonia. Allah el Justo es el enemigo de los tiranos; El odia a aquellos que sostienen a los
tiranos, y a sus amigos, simpatizantes y partidarios. Dentro del Islam, la tirania en cualquier forma o
manera es ilicita. Ser justo es un honor y una distincion apropiadas para un Musulman.

Los opuestos que denominamos justicia y tirania poseen amplias implicancias, mas importantes atin
que sus simples consecuencias morales y sociales. Son similares a la armonia contra la desarmonia,
el orden contra el caos, lo correcto en contra del error. Si en una expresion de su generosidad
alguien diera dinero a los ricos, espadas a los eruditos y libros a los soldados, seria considerado en
determinado nivel, un tirano - ya que las espadas corresponden a los soldados, los libros a los
eruditos, y el dinero lo necesitan los pobres. Sin embargo si Allah hiciera lo mismo Su acto seria de
justicia - porque El lo ve todo, el antes y el después, lo interno y lo externo. El es el Todo-Sapiente,
el Clemente, el Misericordioso, la Absoluta Justicia. El crea a algunos hermosos y a otros feos, a
algunos fuertes y a otros débiles; luego El vuelve al hermoso, feo, y al fuerte, débil; al rico, pobre;
al sabio, tonto; al sano, enfermo. Todo es justo. Todo es exacto. A algunos les parece injusto que
haya lisiados, ciegos, sordos, hambrientos, insanos, y que haya quienes mueren jovenes.

Allah es el creador de lo hermoso y de lo feo, de lo bueno asj; como de lo malo. En esto hay
misterios de dificil comprension. No obstante nosotros comprendemos que al menos uno necesita a
menudo conocer lo opuesto de una cosa, a fin de comprenderla. Quien no haya experimentado
tristeza, no puede distinguir la felicidad. Si no hubiese fealdad, seriamos ciegos a la belleza. Ambos,
lo bueno y lo malo son necesarios. Allah muestra uno con el otro, lo correcto contra lo erréneo, y
nos hace ver las consecuencias de cada uno. El exhibe las recompensas contra los castigos; luego El
nos deja en libertad de usar nuestro propio juicio. Cada uno, de acuerdo a su destino puede hallar
salvacion en el sufrimiento y en la enfermedad, o condenacion en las riquezas. Allah sabe lo que es
mejor para Su creacion. Solamente Allah conoce nuestros destinos. La realizacion de los destinos es
Su justicia.

Movidos por el respeto al hermoso nombre de Allah, "al-'Adl' nosotros debemos aprender a ejercitar
“shukr', “tawakkul', y ‘rida’' -agradecimiento, confianza en Dios, y aceptacion. Hemos de estar
reconocidos por lo bueno, y aceptar, sin juicio personal ni queja, cualquier cosa que venga a nuestra
vida, aunque en apariencia no sea beneficiosa.



Al hacerlo asi, quizas el misterio de la justicia de Allah le sea revelado, y usted sera feliz con
ambas, la alegria y el dolor que le lleguen desde el Amado.

"Abd al-'Adl" es el representante de Allah en la manifestacion de Su justicia. La equidad divina no
es igualdad como el hombre imagina que lo sea. Allah adjudica lo que corresponde, en la medida
apropiada, a los que poseen el derecho.

Si alguien inscribe este Nombre de Allah en 20 piezas de pan durante el dia o la noche
de Jumu'ah, y lo consume, Allah hara que toda la creacion se ponga a su servicio
-inshaAllah.

30. AL-LATIF

A

i

o
EL SUTIL

El es el mas delicado, fino, gentil y bello.

El es quien conoce los detalles mas sutiles de la belleza. El es el hacedor de una delicada belleza y
el otorgador de la belleza sobre Sus servidores, porque El es Todo-Belleza. Las mas finas de Sus
bellezas estan escondidas en los secretos de las bellezas del alma, de la mente, de la sabiduria, de la
luz divina. El contiene los mas minimos detalles de un divino rompecabezas en el que todas las
cosas ajustan dentro de las otras. El feto encaja dentro del utero de su madre, la perla dentro de la
ostra, la fina seda dentro del gusano de seda, la miel dentro de la abeja, y dentro del corazon del ser
humano, el conocimiento de Allah El Mismo. Pero un corazén que no contiene la hermosa luz del
conocimiento de Allah, como una abeja sin miel, se convierte en una avispa con un aguijon
ponzofioso, que pica a cualquiera que se acerca a ella.

Abra sus ojos del corazén y observe atento y concentrado para ver las manifestaciones de "al-

Latif". Algunas veces es una fina y delicada bruma de quietud en medio de la turbulencia de la
actividad mundana. En otras oportunidades es una gentil bendicion dentro de Su aspero castigo.
Feliz es aquél que puede ver, porque para €l no hay mas dudas, ni ansiedades, ni desesperanzas.

"Abd al-Latif" es aquél cuyo fino ojo interno es abierto para ver la belleza interior en todo. De esta
manera ¢l mismo recibe belleza y se relaciona bellamente con toda la creacion, haciéndola bella. La
exquisita belleza de Allah "al-Latif" no puede ser apreciada con nuestros toscos 0jos exteriores.

A quien recite este Nombre 133 veces diariamente, Allah le garantiza abundancia de
provision y ademas hara que todas sus empresas se lleven a cabo sin dificultades.

Aquel que esté inmerso en la pobreza, la miseria, la enfermedad, la soledad u otra
adversidad debe hacer la purificacién con agua de la manera apropiada y ofrecer dos
postraciones, entonces, teniendo presente su objetivo debe decir este Nombre 100
veces : Allah le garantizara alivio -inshaAllah.




31. AL-KHABIR

EL CONOCEDOR DE TODO

El es quien tiene conciencia de los acontecimientos ocultos en el interior de todas las cosas. El es
aquél cuya comprension alcanza los mas profundos, oscuros y escondidos rincones de Su reino,
donde ni la inteligencia humana ni Sus angeles pueden penetrar. En todo lugar del universo, una
infinita cantidad de cosas estan ocurriendo, algunas del cosmos, algunas pequenias, arriba y abajo,
adentro y afuera de cada una. El es consciente de todas ellas desde su mismo comienzo hasta su fin,
con infinito detalle. Acontecimientos que todavia no han tomado realidad, sino que se hallan en
estado de formacion o siendo planeados y ocultos, como secretos dentro de secretos, son para El,
manifiestos. Nada puede escapar a Su atencion.

Sepa que no existe nada que usted pueda obrar en secreto -o pensar de hacer- que no sea conocido
por "al-Khabir". Igualmente sepa que sus necesidades mas secretas y los deseos por los cuales usted
no ha pedido en la plegaria, son conocidos para El, y son a menudo otorgados a usted sin que los
pida a El.

"Abd al-Khabir" es bendecido con la comprension total. El ha sido hecho consciente, para saber el
antes y el después, asi como el presente, del acontecer.

Quien invoque este Nombre continuamente durante siete dias, empezara a percibir
secretos escondidos.

Una persona que tenga un insaciable deseo de placeres debe recitar este Nombre
constantemente e inshaAllah pronto se vera libre de tales deseos.

32. AL-HALIM

ot
EL CLEMENTE
El es paciente en el castigo de los culpables.

El espera, dando tiempo al pecador para darse cuenta de su culpa y pedir indulgencia a fin que El
pueda perdonarlo antes que castigarle. El posee el poder absoluto y es justo. No obstante El es
gentil y compasivo; El prefiere absolver al culpable antes que tomar venganza.

Tantos de entre nosotros lo niegan a El, se rebelan en contra de El, desobedecen a El, abusan de Sus
buenos servidores, maltratan Su creacion y se tiranizan a si mismos. Y contintian haciéndolo, sin
recibir ni siquiera un dolor de estbmago por comer lo que es robado a los huérfanos. No piense que



ellos saldran indemnes de castigo. Allah al-'Alim sabe. Allah al-Adl juzga. Pero el gentil "al-Halim"
espera, prefiriendo verlos lamentarse, cambiar, arrepentirse, compensar por el dafio que ellos han
causado, de modo que El pueda perdonarlos y transformarlos en buenos servidores, antes que
destruirlos.

Si se escribe este Nombre en un papel y el papel se remoja en agua con la que se frota o
se rocia algun objeto, las bendiciones se transmitiran a tal objeto que quedaré protegido
contra toda calamidad —inshaAllah.

33. AL-AZIM

[ T Y
EL GRANDE

El es el Mas Grande - abajo sobre la tierra y arriba en los cielos, en dominios donde nuestra vista no
alcanza a ver, y los cuales nuestras mentes no pueden concebir. La Suya es la absoluta y perfecta
grandeza. La que nosotros conocemos es toda relativa, y toda ella no es sino un testigo de que Su
ser es el Mas Grande. No existe vastedad que se compare con la Suya. Lo mas grande que nosotros
somos capaces de conocer, todavia est4 en falta de algo. ;Como podria el absoluto Més Grande
tener necesidades? Allah al-'Azim no las tiene. El es el saciador de todas las indigencias.

Llamamos grandes a algunos de entre nosotros. La grandeza, en el hombre, depende de la labor de
uno, de nuestras realizaciones. Designamos a algunos de estos, "los mas grandes" - aquellos cuyo
trabajo es el mas gigantesco. La tarea de estos es nada en comparacion con los billones de trabajos
mas grandes de Allah al-'Azim. El mas grande hombre es uno de los trabajos de Allah. La obra mas
colosal que este hombre haya hecho, es uno de los trabajos de Allah. La realizaciéon més humilde de
Allah, una hoja de pasto con sus pulsantes células transformando la tierra, el agua, el aire, la luz del
sol, en vida, color y sustento para todos Sus otros trabajos- todo esto es una fabrica que contiene
misterios que ningiin botanico podria aventurarse a imaginar. Para ver la grandeza del Mas Grande,
esa hoja de pasto es un testigo lo suficientemente vasto como para sobrepasar nuestra comprension.
Usted que ni siquiera puede desentrafiar el misterio de la creacion de esa hoja de pasto, para ver Su
grandeza, debe compararla con innumeras otras cosas visibles e invisibles, alcanzables mediante
todos sus telescopios y microscopios, inconcebibles con su mas alocada imaginacion.

En su pequefiez y asombro, usted debe prosternarse y glorificar a El, y suplicar el ser incluido entre
aquellos servidores que hallan Su complacencia y son aceptados por El.

"Abd al-'Azim" es aquél a quien Allah aparece en Su perfecta grandeza. Y con el poder generado
desde lo justo, €l se ocupa de la condenacion de los que se oponen a lo legitimo. El emerge por
encima de otros en magnificencia y poderio, ya que su grandeza interior se refleja en su apariencia
exterior.

El recitador de este Hermoso Nombre de Allah se vera agraciado con gran honor y
dignidad -inshaAllah.




34. AL-GHAFUR

EL PERDONADOR

El es el mas perdonador.
Un aspecto del perdon es el ocultar nuestras faltas y tratarlas como si ellas jamas hubiesen existido.

Hay tres diferentes acepciones para el perdon de Allah, tres separados y divinos atributos — "al-
Ghaffar", "al-Ghafir" y "al-Ghafur".

'al-Ghafir" es Su cualidad de ocultar los vergonzosos actos de Sus servidores a fin de que ellos sean
capaces de vivir el uno con el otro, tener fe cada uno en el otro, y ser capaces de confiar, amar y
respetarse el uno al otro. De lo contrario, si Allah al-Ghafir en Su misericordia no escondiese
nuestras faltas, nuestras adversas opiniones, feos pensamientos y odiosos sentimientos, todos
correriamos a huir de todos y cada uno de los demés. No podria existir ni una sociedad, ni una sola
familia.

Luego Allah al-Ghafur oculta nuestras faltas en las regiones del espiritu y de los angeles del mismo
modo que El lo hace en este mundo. Los angeles ven cosas que nosotros somos incapaces de ver en
este mundo. Allah encubre nuestras faltas a ellos de modo que no seamos avergonzados en el Mas
All4. Por medio de este nombre nosotros podemos hallar el mismo respeto y cercania de los
espiritus y de los angeles - a los cuales nuestros pecados son ocultados por Allah al-Ghafur, su
perdon es permitido entre los hombres.

El nombre de Allah "al-Ghaffar" es el més abarcante en indulgencia. Un hombre cuyos errores se
hallan escondidos de otros esta a salvo de ser avergonzado delante de ellos, pero todavia puede
avergonzarse de si mismo dentro de ¢él. Cada uno posee un grado de conciencia que sufre de sus
acciones. Allah al-Ghaffar en Su misericordia esconde las faltas del hombre atin de si mismo, y le
hace olvidarlas a fin de aliviar su sufrimiento.

Recuerde a 'al-Ghafir', el que cubre con un velo nuestras faltas de los ojos de otros hombres; a 'al-
Ghafur', quien aparta el conocimiento de nuestros pecados atn de los angeles; ya 'al-Ghaffar', quien
nos otorga alivio al sufrimiento provocado por el continuo recuerdo de nuestros errores. ;Acaso no
hemos de estar agradecidos a alguien asi de compasivo?. ;|No deberemos confesar nuestros errores,
arrepintiéndonos con lagrimas en los ojos, pidiendo Su perdon?.

"Abd al-Ghafur" es el perdonador de las maldades y quien oculta las faltas.

Todas las enfermedades, penas y tristezas de quien repita este Nombre frecuentemente
se eliminaran -inshaAllah. Ademas, Allah le bendecira en su riqueza y en su
descendencia.

Se relata en un Hadith que a quien lo repita tres veces estando en sajdah (postracion),
Allah le perdonara todas la faltas pasadas y las que pueda cometer en el futuro.




35. AS-SHAKUR

EL MAS AGRADECIDO
El es aquél que remunera una buena accioén con una recompensa mucho mas grande.

La gratitud consiste en devolver bueno por bueno. El ser agradecido es un deber del hombre hacia
Allah. El es quien lo ha creado a usted y vertido sobre usted todos Sus dones. El le ha dejado libre
para contemplar sus presentes y para tener gratitud, o para ser cegado por la arrogancia, negando
aun Su existencia.

Bendito es aquél que elige el sendero del agradecimiento, gastando lo que Allah ha otorgado sobre
¢l en el modo de Allah. Entonces Allah ash-Shakur retribuye su gratitud con galardones
infinitamente superiores a sus buenos actos, y ello a su vez prepara el camino para ulteriores buenas
acciones.

El que tiene reconocimiento sabe que todo cuanto él es y todo cuanto él posee proviene de Allah. El
usa cada parte de su cuerpo - su mente, su lengua, sus manos - inicamente hacia los propositos para
los cuales ellas fueron creadas. El utiliza todo lo que posee - sus talentos, sus energias, su dinero -
para el placer de Allah en la creacion de Allah. Allah ayuda a los agradecidos e incrementa su
sabiduria, sus habilidades y sus fortunas.

Aquellos que niegan las generosidades de Allah y las esconden todas para ellos, en cuartos secretos,
son miseros que simulan no poseer nada. Como resultado, y a pesar de que tienen mas que
suficiente, es lo mismo que si no dispusiesen de nada, asi pues, desean mas y mas. Al no encontrar
satisfaccion, sufren penurias en medio de la abundancia. Allah los abandona solos con sus egos, su
insaciable codicia. Todos los dones que ellos han recibido se deterioran, almacenados en algin lugar
secreto, carentes de uso. Estas gentes pasan de una pérdida a la otra, desde un desastre a otro peor.
Si ellos no toman en cuenta estas lecciones, su ingratitud les conducir a la condenacién eterna.
Nosotros tomamos refugio en Allah de una eventualidad tal.

""Abd Ash-Shakur" ve todo lo bueno y nada salvo lo bueno, y que toda bondad proviene de Allah.
El se encuentra en un estado de continuo agradecimiento como lo estaba Hz. 'Ali (quiera Allah estar
complacido con él), quien dijo:

'" Toda las alabanzas y las gracias son para Allah quien confiere Sus mds grandes favores a Sus
amados servidores bajo la forma de penurias y aflicciones, y presenta a Sus enemigos Su castigo
en la forma de dones."

Recitad este Nombre 41 veces cada dia para cualquier dificultad - econémica, fisica,
espiritual, mental, InshaAllah el alivio llegara pronto.




36. AL-'ALI

EL MAS ALTO

El es el Mas Alto.

El es mas alto que la totalidad del universo creado. Esto no significa que Su elevacion estd cercana
a las altas montafias, arriba a las estrellas, ni a los altos intelectos ni a quienes ocupan las altas
posiciones. Tampoco se halla El mas lejos que los mas profundos abismos ni que los més bajos de
los bajos. El se encuentra proximo a cada d&tomo de Su creacion en todos los lugares y mas cercano
al hombre que su vena yugular.

Como Su esencia y atributos no conllevan semejanza alguna con la esencia y atributos de Sus seres
creados, Su cercania o lejania y Su ser elevado son imposibles de medir dentro de los limites del
intelecto humano.

El es mas elevado que las alturas inimaginables. Nadie se asemeja a El. El es mas alto que todos los
atributos perfectos en poder, conocimiento, juicio y voluntad juntos. "Al-'Ali' es Aquél quien es €l
mas alto por Si Mismo, en Si Mismo, en las calificaciones que solamente son aplicables a El.

Algunos, con buena voluntad pero menor comprension mental y espiritual, piensan que Allah es un
Ser que reside en los altos cielos, en Su trono, e imaginan que El es un rey con un vasto reino
gobernando el universo por medio de Sus agentes, funcionarios, sacerdotes y potentados.

Allah El Més Elevado no tiene lugar, porque El es el lugar de todos los lugares.
El no posee tiempo, porque El es el tiempo de todos los tiempos.
El no necesita de ningtin agente para que actiie en Su nombre.

El es ¢l més alto en el sentido de que El esta por encima y abarca todo cuanto ha existido, todo
cuanto existe y todo cuanto existira.

"Abd al- 'Ali" es aquél que es valorado por todos porque le han sido otorgadas virtud y
generosidad, y es quien sostiene y ayuda a cuantos se encuentran a su alrededor.

Quien invoque este Nombre cada dia constantemente y lleve consigo una copia escrita,
se vera ensalzado, en la opulencia y con todos los deseos satisfechos -inshaAllah.

37. AL-KABIR

EL MAS GRANDE



El es el Mas Grande, cuya grandeza se extiende desde antes del comienzo hasta después del fin. La
grandeza de toda grandeza concebible desde el inicio hasta el fin es inicamente Su creacion y es
prueba de Su grandeza.

Usamos el vocablo "infinito" con relacion a los cielos y al tiempo. Esta atribucion de infinitud a las
cosas creadas se da solamente debido a que una apropiada concepcion de ellas no ajustaria dentro
de nuestra comprension. Si poseyé€semos un vehiculo tan veloz como nuestros pensamientos y
nuestra imaginacion, y si fuésemos llevados en ¢l en una linea recta, en una direccion, dentro de las
profundidades de los cielos, a través de inconmensurables distancias, pasando millones de soles en
cada segundo, y si tuviésemos una duracion de vida de billones de siglos, viajariamos Uinicamente a
través de una muy pequefia porcion del universo y del tiempo creados.

Todo esto que no cabe dentro de nuestra comprension fue creado con una sola palabra y con Su
voluntad. Si El asi lo deseara, El podria hacerlo nuevamente y nuevamente y més y mas, sin
consumir nada de Su potencia. No existe diferencia para El entre la creacion de un dtomo y la de un
universo de apariencia infinita. Esta es Su grandeza hasta la medida en que nosotros podemos
comprenderla. Pero El es mas grande atin que eso.

La constatacion de su grandeza debiera hacer surgir dentro de nosotros el temor y el amor de El, y
el deseo de no ser otra cosa que Sus servidores. El temor de El no es el temor a una fuerza tiranica
que podria aplastarnos, ya fuere justamente, en venganza, o arbitrariamente. El es el Misericordioso,
el Compasivo, el Sabio, el Justo, el Generoso, el Amante. El temor de Allah es un pavor que se
produce como resultado del amor a El - deseando ser amados por El y temiendo la pérdida de Su
amor, y por ello enfrentar Su decepcion en nosotros. La pérdida mas grande para el hombre es el
recibir la decepcion y la ira de Allah, y el beneficio mas grande para el hombre es el ser amado por
Allah.

iCuantos esfuerzos empefiamos nosotros para la aprobacién y el amor que aspiramos a recibir de
aquellos a quienes consideramos grandes! Qué desperdicio de esfuerzos significa el buscar el amor
del servidor en lugar del amor del Sefor!

""Abd al-Kabir" crece y es perfeccionado por la mano de Allah solamente, sin ningin esfuerzo de
su parte o asistencia de otros.

Si aquel que pierde su posicion, ayuna durante siete dias y cada dia repite "ya Kabir"
1000 veces, recuperara su posicion y ademas se le tratara con honor y dignidad
-inshaAllah.

38. AL-HAFIZ

o \T
EL PROTECTOR

El es quien recuerda todo lo que fue y todo lo que es, manteniendo dentro de Su divina proteccion
todo cuanto puede ser.

El se apercibe, recuerda, y almacena en Su memoria todo cuanto usted hace, o dice, y piensa, en
todo momento. El preserva todo; nada se extravia. En Su preservacion, también existe proteccion.



El protege Su creacion de todo perjuicio y desarmonia. Es asi como los cuerpos celestes rotan
veloces en gran apresuramiento y viajan dentro de sus drbitas prefijadas, en lugar de chocar el uno
contra el otro. Como una manifestacion de Su nombre de “al-Hafiz'.

El ha colocado en cada una de Sus creaciones un instinto para la sobrevivencia. El protege al
hombre al ensenar que aquello que es malo para él, es prohibido. El alimento permisible, pasado y
descompuesto, se convierte en ilicito. El pan permitido, quemado y carbonizado, se transforma en
ilicito. Ambos se han tornado veneno.

De la misma forma los toxicos del alcohol, el adulterio, el juego y la maledicencia estan prohibidos,
y la arrogancia, hipocresia, envidia e ignorancia son venenos para nuestro ser espiritual. Como una
bendicion de “al-Hafiz', el Protector, Allah ha enviado Sus profetas, Sus libros, Sus maestros, para
ensefar sabiduria, inteligencia, la ley divina para proteger al hombre del dafio material y espiritual.
Pero quienes son desconsiderados con Allah, Sus profetas y Sus libros, los que descreen y se
rebelan - ellos son desagradecidos.

Con su propia y pequeiia voluntad ellos se alejan de la proteccion y preservacion de Allah. Asi pues
Allah no los trata con Su atributo de “al-Hafiz', sino con Su atributo de "ar-Ragqib’, el Vigilante, que
responde de acuerdo a nuestras acciones.

Utilice bien los medios de preservacion y proteccion de Allah que El ha otorgado a usted.
Defiéndase a si mismo del mal, de la rebelion, del error; socorra y proteja a otros; recuerde y guarde
las palabras de Allah en Su Sagrado Coran, Su sagrada ley, y las palabras de Sus profetas, y ayude a
otros a hacer lo mismo.

"Abd al-Hafiz’" se encuentra protegido en todos sus rangos, acciones, palabras, exteriormente e
interiormente, por Allah el Protector. La proteccion de Allah sobre €l es tan poderosa que también
estan amparados por ella aquellos que se hallan cercanos a ¢él, los que estan a su alrededor, los que
lo conocen o lo tocan. Se dice que los amigos y conocidos de Hz. Abu Sulayman Darani (Quiera
Allah estar complacido con €l) que permanecieron en su compaiiia por treinta afios, jamas sufrieron
la adversidad, ni tuvieron nunca un mal pensamiento que llegara a sus mentes, ni tampoco, durante
ese periodo de tiempo, un sentimiento negativo, entrd en sus corazones.

Quien recite este Nombre de Allah constantemente y lleve consigo una copia escrita de
este Nombre, quedara protegido de azares, pérdidas y cosas dafiinas -inshaAllah.

39. AL-MUQIT

PPl

ot
»n v

a0\
EL DADOR DE SUSTENTO Y FUERZA
El es Alimentador de toda la creacion.

Antes de crear cada una de Sus criaturas, Allah crea su alimento. Nadie puede apoderarse del
alimento destinado para cada elemento de la creacion.

No se extinguen los nutrientes prescriptos para cada uno hasta que lo alcanza la muerte. Mire a las
plantas, observe a los pajaros. Piense en los mellizos en el tero de su madre, como cada uno toma
el alimento destinado para ¢l sin intentar despojar al otro y sin luchar.



Sin embargo los mismos mellizos que tranquila y pacificamente recibieron su alimento a través de
la corriente sanguinea de su madre, al llegar a este mundo y crecer, pueden matarse el uno al otro
por la herencia de su madre. ; Acaso Allah les ha dicho, "Cuando llegues a este mundo, ve y trae tu
propio sustento”, Yo he terminado contigo?". ; Acaso ha olvidado El de proveerles su manutencion?

Allah es "'Alim'. El es ‘Khabir'.

El no olvida. El no cae en el error. El es "Qayyum', "Muhaymin', el Sefior de los Universos. El no
pierde de vista a Su creacion, no abandona Su proteccion y cuidado ni siquiera atin por la fraccion
de un segundo.

El brinda nutrientes sin que le sean requeridos, a los que no pueden pedirlos y trabajan para su
propia nutricion. Allah ha creado medios de sustento para los que pueden pedirlos. El no necesita
medios. Sus servidores pueden elegir, porque Allah asi lo desea, entre medios legitimos y erroneos.

El optar por los medios ilegitimos no incrementard su sustento. Sea lo que fuere su alimento y
dondequiera que usted lo reciba, solamente puede ser su porcion. Los medios no crean el sustento.
Ni siquiera lo brindan. Los medios son como conductos provenientes de Allah el Alimentador para
cada una y todas las creaciones. El nutrimento fluye en ellas mientras la muerte comprime desde el
final de los conductos. Ella no llegara a usted hasta que el sustento esté terminado, y ciertamente
arribara sobre usted después de su ultimo bocado y respiracion.

Por lo tanto un fiel servidor de Allah, que cree que Allah al-Mugit es el creador y el dador de su
alimento hasta el dia de su muerte, solamente cuenta con la promesa de Allah. El opta por los
medios legitimos. El no pone en peligro su vida aqui, ni en el Mas All4 con viles ambiciones,
traiciones, ni mentiras, intentando conseguir el sustento preservado para otros.

""Abd al-Mugqit" recibe la percepcion de las necesidades de otros y los medios de satisfacerlas, en
el momento justo, en la medida correcta, sin dilaciones y sin omision alguna.

Si alguien sopla en un cuenco vacio después de repetir este Nombre 7 veces y a
continuacion bebe agua en €l o se la da a beber a otra persona o aspira profundamente
en ese cuenco, pronto vera cumplidos todos sus deseos -inshaAllah.

40. AL-HASIB

7~
v?

s 00\ z"
EL SUFICIENTE PARA TODO
El es el que toma cuenta de todo y cada cosa que hace y le ocurre a Su creacion.

Hay ciertos asuntos y conceptos que pueden expresarse en numeros. Son necesarios ciertos calculos
para arribar a una conclusion, que en la mayoria de los asuntos del universo creado requiere de tales
computos. Pero Allah conoce el resultado de todo sin necesidad de operacion alguna, porque Su
conocimiento no depende de causas o de medios, ni tampoco de ninglin analisis ni pensamiento.

En el Dia del Juicio Final el hombre habra de presentar sus cuentas a Allah. Ese es el motivo por el
cual ese dia es también denominado el Dia del Ajuste de Cuentas. Tendremos que dar razén de todo
cuanto hemos recibido y de como lo hemos gastado. Billones y billones de otros como nosotros



apareceran en el mismo dia. Allah es un contador tal, que El conoce atin desde la cantidad de
respiraciones que tomé el primer hombre que El cred hasta las que tomara el Gltimo hombre a quien
El regrese a Si Mismo. En ese dia, todos nosotros tendremos que responder por todo el capital que
Allah nos ha confiado.

El capital méas grande que El nos ha prestado es nuestra vida. Sea lo que fuese lo que ganemos, lo
obtendremos con ese capital. Y éste va siendo gastado dia por dia, hora por hora. Con cada
respiracion, el momento de la cuenta final se va acercando. Nosotros habremos de retornar el capital
de esta vida temporaria a su propietario. Seremos recompensados por las ganancias y tomados como
responsables por las pérdidas. Algunos irdn a la bancarrota: los descreidos que han despilfarrado el
capital de Allah.

Sepa que cada minuto que transcurre sin beneficios -cada hora que usted no esté trabajando por
amor de Allah, cuidando de Su creacién o recordandolo a El, agradeciéndole a El, alabandolo a El,
vigilando aquello que usted esta haciendo- es una pérdida. Y usted no puede albergar esperanzas de
recuperarla jamas, ni de readquirir el ayer, ni siquiera utilizando para ello el resto de su existencia.
Sepa el valor de su vida. No la malgaste en vagancia, en negligencia ni ensuefios. Haga sus calculos
ahora antes de que tenga que presentar sus cuentas ante Allah al-Hasib.

"Abd al-Hasib" vigila el buen uso de la vida, de los medios, del sustento y de todo lo demas que
Allah ha brindado a Su creacion en cantidades limitadas. El se ocupa de la correcta administracion
de los dones de Allah a Sus criaturas.

Cuando se teme a alglin ser humano o alguna cosa, debe repetirse "Hasbiya Allah Al-
Hasib" 70 veces por la mafiana y 70 veces por la noche durante ocho dias, empezando
un jueves. InshaAllah recibira proteccion contra el mal de tal persona o cosa.

41. AL-JALIL

I AT
EL GLORIOSO
El es el Sefior de la Majestad y del Poder.

Su poder y Su grandeza, Su eternidad no guardan semejanza con ninguna energia, materia ni
tiempo. Su esencia, Sus atributos, Su misma existencia son poderosas y grandes; ellas son
inconmensurables en el tiempo, tampoco caben dentro de ninglin espacio, y sin embargo El esta
aqui, en todas partes, en todo momento. Su conocimiento es grande; todo es conocido para El, ya
que El lo ha creado todo. Su poder es grande; abarca todos los universos y cada 4tomo. Su
misericordia es grande; El perdona todo. Su generosidad es sin limite, Sus tesoros son
inextinguibles.

LA quién deberemos respetar, alabar, amar y obedecer, sino al Poderoso, al Grande? ;Quién es el
Poderoso y el Grande? El que es potente, el que es sabio, el que es generoso, el que es compasivo.
Aun alguien que poseyese alguna de estas caracteristicas seria considerado grande. Allah es el
dueio y la fuente de todos los atributos de grandeza, conocidos y desconocidos.

El es quien distribuye particulas de grandeza a cualesquier cosa y a quienquiera que El lo desea en



Su creacién. El es el amo de toda bondad y de toda perfeccion, la meta de todas las esperanzas. La
existencia, la vida, la muerte, la ganancia y la pérdida, todas son Su voluntad. La mente, el corazon,
el alma, el ser entero de quien sabe esto, estan llenos con Su amor y temor. A través del amor a El,
¢l también ama a los que El ama, los que Lo aman, los que ensefian Sus palabras y las palabras que
ellos ensefian.

Todo el amor es nuestra deuda hacia El y Su prerrogativa.

"Abd al-Jalil’" arroja el temor en el corazon de todos, ya que Allah le ha proporcionado una
porcidon de Su majestad y potencia.

Quien lleve (a modo de talisman) algin objeto (papel, tela, etc.) en lo que esté inscrito
"ya Jalil" recibira de Allah honor, grandeza, rango y dignidad -inshaAllah.

42. AL-KARIM

EL BENEVOLENTE
El es El Generoso.

Su mas grande generosidad es Su misericordia por medio de la cual El perdona, cuando El podria
castigar. El cumple Sus promesas. El ha prometido retribuciones para las buenas acciones. En Su
generosidad, Sus recompensas sobrepasan todas las expectativas. El también promete castigo para
el pecador. Ello se llama "al-wa'id', la amenaza, de acuerdo con la cual todos los que pecan han de
esperar castigo. Y sin embargo, en Su divino juicio, El encuentra circunstancias atenuadoras, y en
Su generosidad, perdona. El es generoso para con quienes toman refugio en EL. Usted no precisa
buscar intermediarios para comparecer ante Su presencia.

El conoce sus dificultades y sus apremios, atn antes que usted mismo las sepa. En Su generosidad
El brinda ayuda, satisfaciendo sus necesidades aun antes de que usted lo pida.

Los generosos entre los hombres son aquellos que han recibido més de la munificencia de Allah que
otros; ese don es la generosidad misma. Esas son las personas que no estan satisfechas cuando no
son capaces de dar o ayudar a otros.

Entre los hombres, aquellos que son desprendidos no siempre logran reconocimiento o
agradecimiento; por el contrario, son importunados con crecientes demandas. Los peticionantes,
lejanos y cercanos se acumulan alrededor de ellos. El que es generoso debiera sentir gratitud y saber
que esto es un signo de que Allah ha aceptado los servicios de Su servidor, e incrementado su honor.

Uno no debiera cansarse ni enorgullecerse. Estos son los peligros. Para los que estan en necesidad,
son también riesgosos la desesperanza y el dudar de la generosidad de Allah. Asimismo para el
pecador, no importa cudn enorme sea su pecado, el no confiar en la misericordia de Allah y de Su
generosidad, es peligroso.

"Abd al-Karim’" es un testigo de la infinita generosidad de Allah y actia de acuerdo a ella. El es
capaz de apreciar la munificencia de Allah en su integra dimension, por ser consciente de que nada



de lo que nos es dado, es nuestro. Quienquiera que recibe los dones de Allah, es indigno y
ciertamente no los merece, pero como Allah esconde nuestras faltas y debilidades, de igual manera
'Abd al-Karim ignora y deja pasar nuestros errores y flaquezas para ocultarlas de los demas. Asi
como Allah perdona nuestra ingratitud, €l también lo hace. Allah dice en la Surah La Hendidura,
v.6-7 (82- 6-7):

"Oh hombre, ;qué te seduce para que te apartes de tu Seior el Generoso, que te creo, que luego
te completo y que entonces te coloco en el mejor de los rangos?"

Se dice que cuando Hz.'Umar (Quiera Allah estar complacido con €l) escucho estos versiculos,
contesto la pregunta de Allah diciendo: "Es tu generosidad misma, Oh mi Sefior". Hz.Muhyiddin
ibn al-'Arabi dice que este comentario de Hz.'Umar tiene como propdsito el atraer la atencion de
otros sobre su propia y mancillada condicion. Comparados con las inmedibles munificencias de
Allah el Generoso, los pecados y las rebeliones del servidor se tornan minimos y baladies. El
servidor en quien El manifiesta Su gracia no conoce limites a sus dadivas ni encuentra faltas en la
ingratitud de aquellos que las aceptan.

Quien quiera ser honrado y respetado por los sabios y por la gente piadosa debe decir
"ya Karim" hasta quedar dormido.

43. AR-RAQIB

EL GUARDIAN

El es el que observa todo, y siempre.

Este escrutinio de cada detalle de la existencia de toda la creacion es en parte, protectivo. Allah
observa a Sus fieles servidores mientras progresan en sus senderos prescriptos, en armonia el uno
con el otro y con todo lo demas, y los protege de las intenciones y de las acciones de aquellos que se
rebelan, y que estan a punto de chocar con lo que es justo.

Quienes se encuentran bajo el ojo vigilante de "ar-Raqib', y que son cuidadosos, atentos y
obedientes, que sirven a Allah por amor a El, debieran saber que no habra sido en vano ni siquiera
una mota de sus buenos hechos; todo sera recompensado. Los negligentes que suefian que ellos son
sus propios amos y que pueden hacer y poseer todo cuanto desean, habran de saber que ni uno solo
de sus movimientos en contra del divino orden y la armonia habré de pasar ignorado e impune.

En concordancia con este atributo de Allah, el hombre debiera tener presente que en adicion a Allah
ar-Raqib, el amante y misericordioso vigilante, existen dos otros vigilantes, enemigos mortales,
atentos a usted todo el tiempo a fin de hallar una oportunidad adecuada y un punto débil para
atacarlo; para poseerlo, para torturarlo, para matarlo. Estos dos enemigos alerta son el maldecido
Diablo y el insaciable egoista, el "nafs'.

Usted ha de alinear todo su coraje moral, toda la perceptibilidad en su poder, y vigilar cada minuto
los movimientos de estos enemigos que lo tienen rodeado por los cuatro costados y desde su
interior.



"Abd ar-Raqib’" esta mas consciente de la vigilancia de Allah hacia €l y hacia todas las cosas, que
de su propia existencia. Es por ello que es incapaz de cruzar las fronteras de las prescripciones de
Allah. Ningtn otro, sino quien esta bendecido por la manifestacion de este nombre se encuentra
totalmente consciente y en integro control de si mismo y de otros a su alrededor. En realidad, ¢l
constituye una expresion de la vigilancia de Allah sobre él y sobre otros.

Quien desee que su familia y su riqueza estén protegidas de la destruccion y las
calamidades debe repetir este Nombre 7 veces cada dia y soplar sobre ellas. También
debe seguir recitando "ya Raqib" a todas horas para quedar resguardado todo el tiempo.

44. AL-MUJIB

(
e
8\ M *

EL QUE RESPONDE A LAS SUPLICAS

El es el que responde a todas las plegarias o necesidades de Sus servidores.

Allah estd mas cercano a Sus criaturas de lo que ellas lo estan de si mismas. Su proximidad a toda
Su creacion es la misma. El no se halla mas cercano a un santo de lo que El lo esta respecto de usted
o de una semilla de mostaza. El conoce las necesidades de Su creacion antes de que ella las perciba,
y le brinda satisfaccion atn antes de que sea necesaria.

Es la manifestacion de "al-Mujib' en el hombre, la que nos hace atentos y prestos por encima de
todo para Allah, el que nos cred y que provee a todas nuestras necesidades, mediante glorificarlo a
El y mediante el ruego a El por nuestras indigencias, a través de atender a nuestros deberes segiin
fueron prescriptos por El, y mediante responder a las necesidades de Sus otras criaturas, cuando
Allah elige brindar a través de nuestras manos.

""Abd al-Mujib’" es el que obedece y acepta la llamada de Allah cuando ¢l escucha lo que Allah
dice en:

""Oh nuestra gente, aceptad el que os invita a Allah y creed en él'.
Surah Ahgaf (46-31)

En el instante en que €l es conciente ante la llamada de Allah, Allah acepta su llamada y ese es el
momento a partir del cual Su atributo de “al-Mujib', El que responde a la llamada de Su servidor, se
expresa en este. Cuando "Abd al-Mujib' llama, todo acude; asi como ¢l ha respondido a Allah, todo
le responde a ¢l. Allah confirma esto en la Surah Bagarah (2:186):

""Y cuando Mi servidor te pida, concerniente a Mi, con seguridad Yo estoy cerca. Yo respondo la
plegaria del que suplica cuando él Me llama. Asi ellos debieran escuchar Mi llamada y creer en
mi, para que puedan caminar en el recto sendero."”

El constante recitador de "ya Mujib" pronto se dara cuenta de que todos sus suplicas son
escuchadas.




45. AL-WASI'

St

EL INDULGENTE

El es la ilimitada vastedad, cuyo conocimiento, misericordia, poder, generosidad, y todo otro bello
atributo son infinitos.

"Al-Wasi™' es también interpretado como la tolerancia sin fin de Allah. Las maldades y los pecados
del hombre son como una particula de polvo en la vastedad del océano de la tolerancia de Allah. Un
signo de ‘al-Wasi"' es la infinita variedad de Sus creaciones. Contemple al hombre; no obstante que
todos somos hechos del mismo material, no existen dos facciones, ni dos voces, que sean iguales.

La vastedad de Allah que todo lo alcanza, esté reflejada en el hombre - en hombres de vasto
conocimiento de los cuales muchos se benefician, en hombres de grandes riquezas y mas grande
generosidad, que ayudan a los necesitados, lejanos y cercanos; en hombres de compasion, gentileza
y gran paciencia, cuya justicia de largo brazo inspira gran confianza. Todas las otras incondicionales
e ilimitadas buenas cualidades en el hombre son reflejos de “al-Wasi™.

Sepa que el conocimiento de Allah es vasto, llega a todos y en todo lugar. Usted no puede esconder
algo de El. Su poder es abrumador; nada puede evadirlo, asi pues, tenga cuidado de pecar y de
rebelarse. Su misericordia es infinita, por ello vuélvase hacia El. El es tolerante en Sus
mandamientos, e indulgente, de modo que no abandone la esperanza.

"Abd al-Wasi'" posee una sabiduria que todo lo abarca. Su ser cubre todos los niveles posibles a
los cuales un ser humano puede aspirar a elevarse. El es vasto y no puede ser limitado dentro de
ninguna clase de restriccion.

Quien desee autonomia e independencia espiritual y material debe repetir "ya Wasi"'
una y otra vez.

46. AL-HAKIM

EL SABIO

El es el sabio perfecto, en Su conocimiento y en Sus acciones.

No hay dudas ni inseguridades en Su conocimiento, ni éste tiene fin. Tampoco las hay en Sus
mandamientos. Aquél que los siga aprendera del reflejo de Su conocimiento infinito aquello que €l
ignoraba, y evolucionara hacia ser un hombre perfecto.



Quienquiera que no siga las 6rdenes de Allah, no recibiré ni bien ni beneficio; no solo no crecera
sino que se secard , convirtiéndose en combustible para el fuego del Infierno.

Examine las cosas que Allah le ha prohibido. Cada una de ellas es una calamidad. Allah cred estas
calamidades y lo ilegitimo asi como lo legitimo. El prohibié lo anterior y permiti6 lo altimo. El es
quien le di6 a usted la fuerza para obedecer y la debilidad para desobedecer. El lo dejo a usted libre
para elegir. Esta prueba no es para demostrar a El si usted es fiel o infiel. Allah sabia todo sobre
usted antes que El lo creara. La prueba es para usted y para otros, de modo que se comprenda a si
mismo y también otros lo conozcan.

Ninguna de las acciones de Allah son carentes de beneficio y sabiduria. Nada de la sabiduria y los
actos de Allah son para Su beneficio. El no los necesita. El proposito de esta sabiduria es el orden y
la continuidad del cosmos hasta el momento prefijado.

Contemple su ser interior, un microcosmo, un modelo para el universo. Vea como cada 6rgano, cada
célula esta perfectamente creada para una funcion definida, como todo trabaja armoniosamente sin
fallas. El propdsito de esta sabiduria de cooperacion perfecta es inicamente el mantener vivo al ser
hasta el momento prefijado.

La totalidad del conocimiento de aquello que lo mantiene a usted- a su cuerpo, a su mente, a su
alma- vivos, es la porcion del hombre de “al-Hakim'. Cuando usted vea esto, estard percibiendo la
marca de la sabiduria de Allah en usted.

""Abd al-Hakim’" es aquél a quien son mostrados los secretos de la razon de la creacion, y como €l
conoce el propdsito de cada creacidn, su conducta y acciones hacia ellas estan acordes con ese
conocimiento. Cuando ¢l ve una desviacion del proposito, es capaz de corregirla.

A quien repita "ya Hakim" constantemente, Allah le abrird las puertas del conocimiento
y la sabiduria. Aquel que no parece poder llevar a cabo su funcion particular debe
repetir este Hermoso Nombre de Allah con frecuencia y constancia. Pronto cumplira su
mision -inshaAllah.

47. AL-WADUD
g
o

‘>}}

EL AMANTISIMO
El es aquél que ama Sus buenos servidores. El es el inico que es merecedor de amor.

Allah en Su infinito e incondicional amor por Sus buenos servidores les ha dado toda habilidad,
pero por encima de todas, la capacidad de amarlo a El. El les ha conferido la posibilidad de recibir y
obtener la Verdad, que se encuentra mas alla de la comprension del intelecto ordinario. Esa aptitud
especial es "Fayd'.

Esto no es suficiente en si mismo. Para ser capaz de aprovechar esa iluminacion, "fayd', hay todavia
otra condicidn, la fe, y ésta puesta en accion, que es devocion. Permitase que aquellos que buscan
iluminacién corran hacia la piedad y la adoracion.

"Al-Wadud' es esa unica meta del corazon que anhela el amor de Allah. Pero el amor solamente es



posible si el amante es consciente del amado, asi como de la belleza y perfeccion del amado.

Para la mayoria de la gente, la conciencia depende de sus sentidos, y los sentidos son muchos. Cada
uno es atraido por cosas diferentes. Cuando el alma est4 consciente de si misma y uno esta
consciente de su alma, entonces los sentidos siguen al alma que esta consciente del total. Allah es el
unico Amado del alma, porque todas las perfecciones estan en El. Todos los sentidos estan estaticos
con el inextinguible y dulce sabor de esta perfeccion.

(Como alcanza uno ese estado de sensibilidad y comprension cuando la carne ama naturalmente su
buena vida, sus placeres, salud, hogar, propiedad, negocios, y asi siguiendo? Ningiin hombre comin
precisa educacion, inteligencia, incentivos y guia para amar estas cosas. Pero para amar a Allah, ¢l
necesita al menos inteligencia y guia a fin de darse cuenta de que todo aquello que ¢l naturalmente
ama, es la posesion de Allah y su don, que todo esto es un signo de Su cuidado y amor por él.

Todo lo que ¢l ama es temporario, como ¢l mismo lo es. Unicamente son eternos su sagrada alma, el
regalo mas grande para ¢él, y el Propietario de esa alma, su Creador. La comprension de esto es un
don mucho més grande que todo cuanto uno pudiere poseer en este mundo. Porque cuando Allah
ama a Su servidor, El le da comprension, conciencia, fe y amor de EL

El "wadud' entre los hombres es aquél que ama para otros lo que €l ama para si mismo. A decir
verdad, ¢l prefiere las necesidades de otros a las propias. Uno tan bendecido ha dicho, "Yo ruego
que pueda ser estirado sobre el total del Infierno de modo que los pies de los pecadores no se
quemen."

Cuando uno sufra a manos de aquellos para los cuales desea mas que para si mismo, se debiera
decir, como lo hizo el Amado de Allah (Que la Paz y las Bendiciones de Allah estén con ¢l) cuando
fue herido en la batalla de Uhud, "Oh, mi Sefor, guia bien a mi tribu, porque ellos no saben que
estan haciendo ni tampoco conocen la Verdad."

"Abd al-Wadud’" es aquél cuyo amor por Allah y por los que aman a Allah es perfeccionado.
Cuando Allah ama a su servidor, ¢l esparce el amor por ese servidor lejos y ampliamente de modo
que todos, excepto los negligentes, le aman también. Muhammad, el amado de Allah (Que la Paz y
las Bendiciones de Allah estén con él) dice:

"Cuando Allah ama a un servidor El convoca al arcangel Gabriel (Quiera Allah bendecirlo) y
dice, ""Yo amo a este servidor Mio, amale también". Entonces Gabriel (Quiera Allah bendecirlo)
llama a los cielos y dice, ""Oh, todos aquellos que estdan en los cielos, Allah ama a este servidor,
amenle también'". De modo que todo cuanto existe en los cielos lo ama. Entonces el amor de ese
servidor es propuesto a las criaturas de la tierra y ellas lo aman igualmente."

Si uno repite este Nombre 1000 veces y sopla sobre comida y toma esa comida junto
con su mujer, sus diferencias y disputas se resolveran pronto y se establecera entre los
esposos un fuerte lazo de afecto y amor -inshaAllah.

48. AL-MAJID

L

o . A

EL MAS VENERABLE



El es el Mas Majestuoso y Glorioso.

Allah el Més Elevado es glorioso y majestuoso en la totalidad de Su creacion y mas alla de ella.
Ninguna mano Lo alcanza, ni poder alguno Lo puede tocar, y sin embargo El esta mas cercano a
Sus servidores de lo que estan sus propias almas. El tiene amor y misericordia por ellos, mas que lo
que ellos podrian sentir por si mismos. Sus dones son infinitos; no hay fin a Su misericordia. Su
estado es pura perfeccion; Sus actos son pura sabiduria.

En el significado de "al-Majid' hay dos elementos. Uno es Su Majestad, Su Poderio, que Lo
mantienen por encima y superior a cualquier intento de llegar hasta El, y por los cuales El es
respetado y temido. El otro es Su Gloria y Honor mostrados en Sus bellas acciones y estados, por
los que es alabado y amado.

Es adecuado que el buen servidor, en consideracion a la gloria y honor de su Sefior, sea sincero,
serio, y puro en sus devociones a El, asi como en todas sus acciones, buscando con ello Su
complacencia. El debiera retroceder enérgicamente de la arrogancia, la hipocresia y las mentiras.
Aquellos que alcanzan la majestad y el honor de su Sefior, que creen, y que se unen a El,
persiguiendo tnicamente Su complacencia, reciben fuerza y honor ellos mismos.

"Abd al-Majid’" es aquél cuyo caracter y moral son perfeccionados. El es honrado entre los
hombres y el resto de la creacion debido a su bella conducta hacia ellos. El es virtuoso por las
virtudes de Allah.

Quien haya contraido una enfermedad fatal debe ayunar los dias 13, 14 y 15 del mes
lunar y después de romper el ayuno repetir este Nombre muchas veces, soplar sobre
agua y beber ese agua. Pronto quedara curado -inshaAllah.

49. AL-BA'ITH

Pl
* >
o

” a
EL QUE RESUCITA DE LA MUERTE

El es el que revive a todos desde la muerte.

Allah al-Ba'ith devolvera la vida a toda la creacién en el Dia del Juicio Final. El alzara las gentes de
sus tumbas y extraera todas las acciones, pensamientos, y sentimientos que ocurrieron durante sus
vidas sobre esta tierra. Este atributo de Allah es tan importante que es una de las siete afirmaciones,
la ultima condicion de la fe, ya que el fiel debe declarar su creencia en que sera retornado a la vida
después de su muerte. Esto es verdad. Es la realidad. Ciertamente, ocurrira. Allah ha hecho esta
Verdad conocida en todos los libros que El ha revelado y a través de todos los profetas que El ha
enviado. En el Sagrado Coran, la mayoria de los capitulos contienen alguna mencién de ello:

""Y la Hora se acerca, no existe duda sobre ello , y Allah
levantarad a la vida aquellos que estdan en los sepulcros.
(La Peregrinacion v.7 - 22:7)

“’A partir de ella (la tierra) Nosotros te creamos, y dentro
de ella te regresaremos, y de ella te levantaremos una segunda vez.”



(1a-Ha v.55 - 20:55)

“’Allah es Quien os ha creado y luego proveido dl sustento, Quien os hara morir y luego,
volveros a la vida”
(Los Romanos, v.40 - 30:40)

(Como va alguien a comprender el significado de ‘al-Ba'ith' mientras se piensa que uno viene a esta
vida desde la nada y desde ningun lugar, y uno va después de la muerte a la nada y a ningtin lugar?
La muerte no es "la nada", ni tampoco el resucitar después de la muerte es como nuestro
nacimiento. Después de la muerte, est4 la vida de la tumba, que es, o un foso del fuego del Infierno
o uno de los jardines de rosas del Paraiso. Los muertos son, o seres torturados en sufrimiento o seres
bendecidos en beatitud, pero no son muertos y enviados dentro de la nada.

El Mensajero de Allah (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con é€l), se detuvo en el borde de
la fosa donde los enemigos de Allah que lo habian combatido en la batalla de Badr estaban
enterrados, y dijo en voz bien alta, " Yo he visto ahora que [la victoria] que mi Sefior me prometio
se ha realizado. ;Estin ustedes también viendo el castigo que vuestro Seiior les ha prometido?"
(Cuando sus seguidores le preguntaron, "Como puedes tu hablar con esos que estdn muertos y se
han ido?" el Mensajero de Allah (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con ¢él) dijo, "Ellos
escuchan lo que yo les digo mejor de lo que ustedes lo pueden hacer, solamente que ellos no
pueden replicar.”

Y Allah, dirigiéndose a los martires de la batalla de Uhud, reveld los ayats que siguen:

Y no piensen de aquellos que son ultimados en el sendero
de Allah, como difuntos. Muy al contrario, ellos estin
vivos, y siendo provistos de sustento por su Seiior.
Regocijense en lo que Allah les ha brindado, salido de

Su gracia, y ellos se regocijan por que quienes [habiendo
sido dejados] detras de ellos, y que atin no se les han

unido, no tienen nada que temer ni tampoco se lamentardn.
(Al 'Imran, v.169-170 - (3:169/170)

El nacimiento no es como la resurreccion después de la muerte. Tampoco son el venir a este mundo
y el regresar después de la muerte las Gnicas instancias en que se recibe la vida. Existen muchas
revivificaciones, cada una diferente, que ocurren frecuentemente durante la vida. Por ello es que
Allah dice, "Nosotros te recreamos a ti en lugares donde ti no sospechas."

Dentro de esta vida hay muchas muertes y resurrecciones. Cuan a menudo el alma pierde su control
de la carne y nuevamente lo recupera. Pasa incluso médicamente: la gente muere y es revivida.
Dentro de su cuerpo, las células estan continuamente muriendo y nuevas células estan naciendo.
(No ve usted que en todos estos casos lo que muere y es revivido es unicamente la carne?. El alma
es eterna.

Esta en la naturaleza del hombre el negar cosas que ¢l no ha explorado, que ¢l no conoce. Como en
esta vida €l no ha experimentado el Mas All4, ni ha vuelto a la vida después de la muerte, €l no cree.

Un nifo que no ha llegado a la edad del discernimiento y que todavia no ha quemado su mano se
rehusara a creer que el fuego es caliente. Si €l confia en su madre y no toca el fuego, es un bebé
feliz. Aquél que cree en cosas que no ha experimentado y que no puede comprender es quien posee
fe en lo invisible. Esta es la clave para la beatitud.

No sea de los infieles, como Ubayy ibn Khalaf, quien aplast6 viejos huesos deteriorados entre sus
dedos y los arrojo en la cara de nuestro Maestro (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con ,1),
diciendo, ";Asi qué tu afirmas que El revivira estos huesos descompuestos?"

El Profeta (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con él) dijo, "Sin duda, asi El te recreara a ti
de modo que El te pondrd a ti en Su fuego."



En esta ocasion, las siguientes ayats fueron reveladas:

... Dice él, Quién dard vida a los huesos cuando ellos estin descompuestos? Di: El les dard vida a
ellos, quien los trajo a ellos a la existencia al comienzo, y El es el conocedor de toda la creacion.
(Ya Sin, v.78-79 - 36:78/79)

Es segura la promesa de Allah de que su ser serd vuelto a la vida en el Dia del Juicio Final. Usted va
a morir de la manera en que vive; y sera revivido de la forma en que muere. Cualquier cosa que
siembra aqui, la cosechara en el Mas Alla. Elija las semillas de buenas acciones. Labre el suelo con
sus esfuerzos. D¢ agua a sus semillas con sus lagrimas de amor y compasion y entibie sus campos
con la divina luz reflejada sobre el espejo de su limpio corazon. No olvide que Allah en Su Sagrado
Coran asimil6 "'ilm', el conocimiento, con “hayyat', la vida, y “jahl', ignorancia, a ‘mawat', la
muerte. El que se reviva a si mismo de la muerte de la ignorancia a la vida del saber, o quienquiera
que ayude a otro a su renacimiento dentro del conocimiento desde el oscuro sepulcro de la
ignorancia, vera entonces la manifestacion de "al-Ba'ith' y verdaderamente lo creera.

"Abd al-Ba'ith" es aquél cuyo egoismo, lujuria, deseos de la carne y el amor del mundo han sido
ultimados, y cuyo corazon fue purificado y revivido a la vida eterna. El ha "muerto antes de morir"
y es capaz de revivir por medio de su conocimiento y sabiduria, los corazones ultimados por la
ignorancia.

Aquel que, a la hora de acostarse, pone las manos sobre su pecho y dice este Nombre
101 veces, tendra su corazdn vivo con conocimiento y sabiduria -inshaAllah.

50. ASH-SHAHID

V'
/ W
»
\f
» B\
EL OMNIPRESENTE

El es el que atestigua todo lo que ocurre en todo lugar y en todo momento.

Allah esta cercano a todas las cosas, ya sea que uno atribuya cercania o lejania a ellas. El es testigo
de la integridad de cosas y acontecimientos, ya sean grandes o pequefios. El conoce todo por medio
de Su atributo ‘al-'Alim'. Sabe los secretos y los aspectos internos de todo por medio de Su atributo
‘al-Khabir', y El atestiguara cada cosa que aparezca, ya sea que hayan otros o no, por medio de Su
atributo “ash-Shahid'. El va a ser el testigo en el final Dia del Juicio para toda accion de cada
hombre.

Ibn Mas'ud (Quiera Allah estar complacido con ¢l) fue con algunos de los Compaiieros a pasear al
campo cerca de Medina, en donde vieron un nifio pastoreando una majada.Ellos lo invitaron a
compartir su comida. El muchacho decliné la invitacion, explicando que estaba ayunando. Esta
excesiva devocion asombro a los Compafieros, ya que no era el mes de Ramadan. En parte como un
cumplido, y en parte a modo de someterle a examen, pidieron al muchacho que les vendiese una
oveja, y le prometieron la mitad de su carne a modo de regalo. El muchacho replic6 que las ovejas
no eran suyas, y que por lo tanto ¢l no poseia el derecho de venderlas. Entonces, ya con la intencion
de ponerlo a prueba, ellos dijeron, "Hijo mio, ;quién va a saberlo? Tt siempre puedes decir que has
perdido una oveja". Ante eso, el muchacho grito:



“(Ayn Allah?"" —";Donde esta Allah? - y huy6. A guisa de recompensa, Ibn Mas'ud (Quiera Allah
estar complacido con €l) compr¢ el rebafio a su propietario y lo don6 al joven pastor, que de esta
forma se beneficid en este mundo por su conciencia de “ash-Shahid'. Ibn Mas'ud cuando de tiempo
en tiempo se encontraba con el joven pastor, en Medina, le bromeaba preguntandole, ";Donde esta
Allah?"

""Abd ash-Shahid" atestigua la verdad de todas las cosas asi como la Verdad absoluta, y percibe
que €l, asi como todo lo demas, estan bajo la voluntad de la Absoluta Verdad.

Cualquiera que desee que sus hijos desobedientes dejen de serlo debe repetir este
Nombre 21 veces y soplar sobre ellos, mientras mantiene la mano sobre sus frentes.
Pronto seran obedientes -inshaAllah.

51. AL-HAQQ

LA VERDAD

Allah es la Verdad, cuyo ser permanece siempre inmutable.

Haqq es aquello cuya esencia es valida en si misma, que es la causa y es necesario para toda otra
vida. Como El no deriva Su existencia de otro sino de Si Mismo, El es eterno. Todas las demas
cosas son temporales; como ‘Haqq' existe por si mismo, sin ser influenciado por ningun otro, El es
carente de cambio. El es la tinica existencia verdadera. Otras, que aparecen como reales, toman su
verdad de Su ser.

Existen otras cosas, que son vistas por el intelecto como correspondientes a esa Verdad. Nosotros
también llamamos a éstas "verdad". No obstante las verdades de todas las otras existencias se
modifican en el curso de sus relaciones entre si, y finalmente, cuando desaparecen, la creencia en
que son verdad pierde validez.

No hay nada en la creacion cuya existencia sea paralela a la de Allah, el Verdaderamente Existente,
el que es por siempre antes del antes y después del después. La creacion se asemeja a la luna; en el
comienzo un fino arco, tan delgado como un hilo; luego un creciente; una luna llena; luego
retrocediendo y desapareciendo nuevamente. Ese es el orden del universo. Todo excepto Allah el
Verdaderamente Existente, comienza, cambia, desaparece, reaparece.

La manifestacion del atributo de "al-Haqq' toma forma para el creyente en fe, y en palabras. La
verdad es aquello que no necesita prueba, y cuya negacion es imposible. Asi, las creencias y
palabras relacionadas con la invariante existencia causal son denominadas "Fe verdaderas" y
"palabras verdaderas", porque ellas son en cierto modo, también constantes. Allah las mantiene
incesantes y vivas, y recompensa a los que las hablan, a los que las escuchan y a los que creen en
ellas.

"Abdal Haqq" ha sido salvo de toda falsedad, en sus acciones y en sus palabras. El es consciente
de la verdad en todo momento, en todo lugar; y por medio de ello, de la unidad y unicidad de todo -
ya que la Verdad es, para €1, siempre presente y permanente.



Quien tiene un miembro de la familia perdido o fugitivo o aquel a quien han robado sus
pertenencias debe escribir "al Haqq" en las cuatro esquinas de un papel cuadrado y
colocar ese papel en sus palmas, elevarlas hacia el cielo y suplicar. Pronto volvera la
persona que falta o se recuperaran los bienes robados libres de cualquier dafio o
perjuicio -inshaAllah.

52. AL-WAKIL

EL CUIDADOSO

Allah es el ultimo y fiel administrador. El completa el trabajo que Le es dejado, sin abandonar nada
incumplido.

Los hombres piensan que ellos son capaces de hacer, pero El es quien hace todo y no precisa que
nadie realice cosas para El. El puede reemplazar todo en el universo, pero nada puede sustituirlo, ni
puede sostenerse por si mismo sin ser dependiente de El. Ni Sus mensajeros ni Sus profetas son Sus
administradores. El tinicamente manifiesta Sus mensajes y Su mandato a través de ellos. Son Sus
servidores; El es el Sefior y el Duefio de todo.

El hace mejor todo lo que es dejado a El, y sin embargo El no esta sujeto a ninguna obligacion.
Nadie puede influenciar Su voluntad; ningiin poder puede forzar a El para realizar una cosa. El hace
por usted aquello que es bueno para usted, y aquello que le complace a El.

(Quién es aquél en quien puede confiar para realizar algo para usted, mejor que usted mismo? El
administrador ha de saber mejor. El ha de ser mas poderoso. El ha de ser confiable. El que entregue
sus asuntos en manos de otro debe estar seguro de todo esto. También ha de tener confianza en la
compasion, amor y lealtad del administrador para con €l. ;Quién entre los hombres es un abogado
tal que lo represente y que trabaje para usted? ;Qué clase de pago estd preparado a dar por los
servicios de un administrador asi? No hay hombres que sean administradores de este calibre.
Cuando la gente hace cosas para otros, es solo una transaccion comercial: se da y se toma. Allah, el
Todo-Sapiente, el Todo-Poderoso, el Mas Compasivo, es el tinico en quien Sus servidores pueden
confiar.

En todo aquello que pretendemos llevar a cabo, en nuestros negocios, para el mantenimiento de
nuestra salud, para nuestra familia, para nuestros hijos, buscamos un progreso, calculamos,
tomamos precauciones, consultamos contadores, médicos, abogados; sin embargo a diario surgen
toda clase de imprevistos, obstaculos, oposiciones, y problemas. El servidor sincero ejecuta todo lo
mejor que puede, inclusive para otros, no solo para €l. Luego, deja librados los resultados a Allah,
para que El, en Su liberalidad, se los brinde. Y suplica a “al-Wakil', cuya mano controla su vida,
para que realice aquello que sea bueno para ¢l, ya que €l mismo admite ignorarlo. Este es el
significado de “tawakkul', el confiar en Allah. Aquél que posee esta absoluta confianza en el ultimo
y fiel Administrador, es propietario de un tesoro mayor que la fortuna mas grande en este mundo,
porque aun en caso de la total pérdida de sus esfuerzos, €l no cae en la desesperacion; ¢l esta en paz.
Si esa paz no existiese, ninguin beneficio mundano, ningln tesoro material le aportaria felicidad.

Las dificultades que impiden o destruyen esa paz de la mente son las ambiciones desmedidas, la



codicia, la competitividad, los temores, y la imaginacion. Ninguna cantidad de dinero, ni de
seguridad, puede insuflar alivio a la opresion de los corazones afligidos por estas enfermedades.

Tawakkul', la confianza en Allah, no significa el ignorar los motivos de las cosas que ocurren. El
sentarse y no cuidarse de las causas y sus efectos es pereza. La confianza en Allah es una obligacion
en el Islam, y la desidia es un pecado. Allah ha revelado a Sus servidores las causas y las soluciones
de lo que sucedera. De hecho, El ha dispuesto que la comprension de esas causas y soluciones sea
una condicidn para que estas cosas ocurran. Para que una cosas sea creada, para que una necesidad
sea satisfecha, una razon, una causa, ha de aparecer. Esta es la ley y la orden de Allah, llamada
“hikmat al-tasbib', razén causal. El ignorar lo que estd a nuestro alcance equivale a arrojarse a las
fauces del dragon de la ignorancia, enfermedad y pobreza, lo que estd prohibido y constituye un
pecado de acuerdo al Islam.

Asi pues, con plena comprension de las causas, uno ha de orientar sus esfuerzos hacia aquello que
desea, sabiendo que toda nuestra labor no es sino una plegaria activa, un deseo de la ayuda de Allah.
En verdad, esta oracion dinamica se convierte en una prueba de su confianza en Allah en cuanto al
resultado, y nada més. El que obra asi, no cuenta con sus esfuerzos sino que se apoya en Allah el
Benefactor quien dice, "Pide y Yo te daré."

"Abd al-Wakil" es el servidor que se convierte en receptor del atributo de “al-Wakil'. El
evoluciona, desde una condicion en la que ve la mano de Allah en las causas y motivos de las cosas,
hasta un estado en el que todo ello desaparece. El coloca su vida enteramente en las manos del
Administrador final, y a su vez se torna un servidor Suyo totalmente digno de crédito. Como
consecuencia la confianza de Allah se deposita, y se manifiesta en €l.

Quien tema una calamidad provocada por un acto de Dios debe decir "ya Wakil"
repetidamente. Quedara protegido de todas las calamidades -inshaAllah.

53. AL-QAWI
b i

CH

EL OMNIPOTENTE
Allah es el Mas Fuerte, el Incansable.

El posee todas las fuerzas. El es capaz de superar todo, y nadie puede tocarlo. En el accionar de Su
fuerza no existen condiciones que sean dificiles ni faciles. El puede crear un billon de universos con
la misma facilidad con que crea una hoja de hierba. Con Su inextinguible fuerza se ocupa de la
continuidad de la creacion y de la proteccion de las criaturas, y guia sus acciones hasta el instante
prefijado.

"Abd al-Qawi" es aquél servidor que es honrado con la manifestacion de las fuerzas de “al-Qawi'.
Con el poder de Allah dentro de €1, derrota la lujuria, las ambiciones mundanas, la ira y la
negatividad, e incluidos los otros soldados del Diablo. Por la gracia de la manifestacion de este
nombre dentro de €I, recibe la capacidad de destruir, todos los enemigos - hombres, demonios, o
jinns, siempre, y en todo lugar. Nadie puede oponerse a ¢él. Asi, rechaza todo oponente a través del
poder de Allah, cuya fuerza es victoriosa y superior a todos y a todo.



Quien esta realmente oprimido o estafado debe leer este Nombre muchas veces con el
proposito de oponerse al opresor. Allah le dara proteccion -inshaAllah. (No debe hacerse
esto si las circunstancias no lo justifican).

54. AL-MATIN

$%

o
¥
oy
EL INVENCIBLE

Allah es perfecto en Su fuerza y en Su firmeza.

El atributo de "al-Qaw1i' concierne a la perfeccion de Su poder, mientras que el atributo de “al Matin'
es la vehemencia, la omnipenetrante accion de su fuerza. Nadie puede estar a salvo de ella, ninguna
puede oponérsele. Nada puede causarle dificultades, nada puede debilitarla, ni tampoco precisa de
ninguna ayuda.

Allah tiene misericordia y también castigo. Cuando El extiende Su compasion a Sus amados
servidores, nadie impedird que esta benevolencia alcance su destino, ni tampoco puede ninglin
poder concebible entorpecer Su venganza, ira y castigo para que no golpeen el blanco. El servidor
debiera colocar sus esperanzas en la bondad y belleza que provienen de Allah, y solo habra de temer
Su castigo. De esta forma los otros temores desaparecen de los corazones de los servidores que
estan atados a su Sefior.

""Abd al-Matin" es el servidor a quien es dado el misterio de la omni-impregnante fuerza de Allah.
Ella le hace aferrarse a su religion con tal energia y paciencia que no hay tentacion que lo aleje.
Ninguna dificultad lo cansara, y no es posible separarlo de la Verdad. En la defensa de la Verdad,
nadie puede asustarle ni silenciarlo. Sus efectos actian sobre todo, y solamente Allah puede
afectarlo.

A cualquier mujer cuyo pecho no segregue leche, se le debe dar a beber agua en la que
se ha remojado la inscripcion "al Matin". Sus pechos tendran leche en abundancia
-inshaAllah.

55. AL-WALI

EL AMIGO PROTECTOR



Allah es el amigo protector de Sus buenos servidores.

El ayuda a Sus buenos servidores; El elimina sus dificultades y les da guia, paz y éxito en sus
asuntos en este mundo y en el Mas Alla. El los saca de la oscuridad a la luz e ilumina sus corazones;
estos corazones no permanecen oprimidos y atados al presente, sino que se prolongan hasta los
tiempos antes del antes y después del después. Ellos llegan a conocer al Sefor de esos reinos,
aceptan Su unidad y unicidad, y son honrados con los més altos niveles que pueden ser alcanzados
por la humanidad - Su amistad - a través de ser un buen servidor de El

Los amigos de Allah tienen ojos iluminados por la luz divina y ven con ella. Toman lecciones de
todo cuanto escuchan y contemplan. La luz divina brilla a través de sus facciones, quien quiera que
los observa, recuerda a Allah. No existe ni temor ni tristeza para ellos, ya que no conocen ningiin
otro amigo, excepto a Allah. No temen a nada salvo el oponerse a la complacencia de Allah. No
necesitan nada ni esperan nada de nadie, excepto de Allah.

Intente ganar la amistad de Allah. Sea afectuoso con Sus amigos y aprenda a ser como ellos. Crea
en lo que creen, haga lo que hacen, rechace cuanto rechazan, ame a los que aman, y por sobre todo,
ame a Aquél a quien ellos aman mas.

"Abd al-Wali" es el servidor en quien se hace manifiesto el afecto de cuantos son creyentes; ¢l es
un amigo de todos aquellos que son puros y devotos creyentes.

Si alglin miembro de la familia tiene mal carécter, se debe recitar constantemente este
Nombre estando en su presencia. Pronto mejorara su caracter -inshaAllah.

56. AL-HAMID

El DIGNO DE ALABANZA
Allah es el Mas Loable.

El es el que es alabado por todo cuanto existe. Alabar es honrar con respeto y agradecimiento al
Grande que da infinitos dones. Todo lo que existe alaba a Allah con sus lenguas, con sus acciones, o
simplemente por su misma existencia. El es tnico que es merecedor de devocion, de respeto, de
agradecimiento, y de alabanza. ;Cémo puede uno alabar a otro que no sea El en Su presencia,
cuando todo proviene de E1? El es la fuente de todos los dones y de todas las perfecciones.

El nos ha dado directamente la vida, una bella forma, fuerza, inteligencia, lenguaje, y asi
sucesivamente. Por manos de otros hombres o por medio de los intermediarios que constituyen Sus
otras creaciones nos brinda dones traidos hasta nosotros.

Estas dadivas alaban a Allah; aquellos a través de cuyas manos estos dones llegaron, loan a Allah;
(no habremos nosotros de alabar a Allah? El hombre invent6 la computadora, que trabaja, habla,
escribe, se comunica, captura las formas y sonidos de las cosas. La maquina misma, al hacerlo,
ensalza a su inventor. De esta manera toda la naturaleza elogia a Allah con su existencia y su
funcionamiento. La gente que usa y se beneficia de esa computadora encomia a su inventor. Es asi
como el servidor loa al Creador. Luego el inventor se ensalza a si mismo. Allah el Inventor de todo
esto se alaba a Si Mismo y no esta en necesidad de loas de ningtn otro.



Allah en Su misericordia y generosidad ha ordenado que el hombre, para su propio bien, cumpla
determinados deberes, y que evite ciertos males para su propia paz y salvacion. Existen
obligaciones para llevar a cabo en cada hora de nuestra vida; cuando se ejecutan en los momentos
prefijados, se reciben beneficios tanto materiales como alegrias espirituales y sabiduria,
acusadamente si esas tareas son hechas por amor de Allah. Con ello llega una recompensa de
especial iluminacion. Asi mediante, el hombre aprendi6 lo que supo, y con ello progres6. Con lo
que Allah prohibi6 al hombre que hiciese, El lo protege del fuego del Infierno.

El mas grande de todos los pecados es "kuft', negacion; negar es lo opuesto de la alabanza. Imagine
un benefactor de una comunidad que ha ayudado a cada uno, por medio de quien todos se
beneficiaron por igual y ain mas, del cual dependen la vida y la armonia de la sociedad. Si alguien
insultase este benefactor, refutara sus buenas acciones, ;qué haria la comunidad que lo ama y lo
respeta? Estarian iracundos, hostiles, vengativos. Aunque esa persona no hubiese hecho ningtin
dafio a la gente, todos ellos le odiarian, lo maldecirian e intentarian destruirlo. Como ¢l habia
insultado al benefactor, considerarian el perjuicio como hecho a todos ellos.

Es asi que, si se niega la existencia de Allah o se critica Sus cdnones, o se minimizan Sus perfectas
cualidades y benevolentes actos, uno es maldecido no solo por los hombres, sino por toda la
creacion. Como no existe lugar que no sea Suyo, tal individuo no sera capaz de huir. Nosotros
tomamos refugio de El en El. Toda alabanza es debida al Sefior de la creacion entera, quien nos
conduce desde la oscuridad hasta la luminosidad, quien libera los corazones de la noche de la
negacion y los llena con la divina luz de la fe.

‘Al-hamdu lillahi rabbil-"alamin’'.

"Abd al-Hamid" es aquél a quien Allah se muestra El Mismo con Sus mas bellos atributos. Todas
estas bellezas se hacen manifiestas en ¢l. En consecuencia todos los hombres lo ensalzan, pero ¢l
alaba solamente a Allah.

Si alguien recita este Nombre, guardando retiro, 93 veces cada dia durante 45 dias
consecutivos, cambiara todos sus malos habitos y malas cualidades por buenos habitos
-inshaAllah.

57. AL-MUHSI
s

N 2L
EL QUE LLEVA LAS CUENTAS

Allah es el poseedor de todo el conocimiento cuantitativo.

El ve y sabe todo tal como es en realidad. En adicion a conocer toda existencia como una totalidad
inseparable, El percibe cada cosa analiticamente separada de acuerdo a su clase y tipo; y asi como la
conoce individualmente El diferencia sus partes, ain sus dtomos. El enumera y calcula hasta la cifra
exacta. El sabe la cantidad de todas las existencias en el universo creado, no obstante que a nosotros
nos parezcan infinitas, llegando hasta el computo de respiraciones exhaladas e inhaladas por cada
una de Sus criaturas. El cuenta y pesa, una por una, todas nuestras buenas acciones y pecados,
registrando todo en un gran libro de inventario.



Como en Sus atributos de “al-"Alim', el que sabe todo cuanto ocurre, de “al-Khabir', el que conoce
los acontecimientos internos, y ‘ash-Shahid', el que atestigua todo cuanto existe, “al-Mubhsi', aquél
que analiza, cuenta y registra en cantidades, es un atributo que debiera alentar a los amigos de Allah
que obran bien y tendria que amonestar a Sus enemigos que cometen injusticias. AUn si una buena
accion o un pecado son tan pequeiios como un grano de mostaza, se cuentan y no se extravian.

El buen servidor, atento a este atributo, debiera analizar dentro suyo el acto que intenta realizar,
verificar si es correcto o incorrecto. El debiera observarse a si mismo a cada respiracion y estar
consciente. El ha de hacer sus cuentas a menudo, cinco veces al dia, en el momento de cada
plegaria, y estar agradecido a Allah por el bien que lleg6 a través de su propio canal, asumir la
responsabilidad por sus pecados, y arrepentirse. La salvacion esta en ordenar nuestros asuntos
ahora, con buena anticipacion al Dia del Juicio Final, el terrible dia del arreglo de cuentas delante
de su Sefior.

""Abd al-Mubhsi" es quien es honrado con la habilidad y la voluntad de contar cada cosa, aquél a
quien es hecha saber la cantidad de todo. El no sélo registra en anchura y profundad alrededor suyo,
sino que también conoce analiticamente sus propios actos, palabras y su ser, y vive su vida de
acuerdo con ello.

La recitacion de este nombre 20 veces diarias, soplando en 20 trozos de pan y
consumiéndolos, hara que Allah ponga la creacion entera al servicio del recitador
-inshaAllah.

58. AL MUBDI
A /q
o

” N
EL ORIGINADOR
Allah es el originador de todo. El crea sin modelo ni material.

En el comienzo antes del tiempo o del espacio, Allah existia. No habia otro que El, nadie que
pudiera obtener provecho de El o perjudicarLe. Sin modelos de las cosas que iban a ser, ni
materiales para hacerlos, Allah el Mas Elevado, para manifestar Su existencia, dar a conocer Su
belleza y perfeccion, y hacer sentir Su amor y compasion, cred la creacion y produjo los primeros
modelos.

A fin de que la creacion proliferase y continuase, El hizo de cada creacion original un medio de
perpetuar su propia clase de acuerdo con causas, condiciones y leyes de un divino orden, que El
también creo.

Aquellos que estiman que estos medios son los originadores de las cosas que existen, y que piensan
que la naturaleza es Dios, deben examinar qué es lo que movid el vacio; quién cargd al protén y al
electron; cudl es esa fuerza que es inextinguible, que sostiene la continuidad de las cosas.

El servidor inspirado por este atributo debe buscar la comprension de los origenes; como desde la
nada, ¢l y todas las demas cosas llegaron a ser criaturas que viven, crecen, ven, oyen, hablan,
piensan -exquisitas, en perfecto orden- y confirmar que nadie mas que Allah, el originador de toda
la creacion, sin la influencia ni la ayuda de nada, es responsable por todo ello. Cualquiera que



concibe un socio a Allah, se convierte en culpable del unico pecado sin perddn, el atribuir un igual a
Allah, es decir, politeismo.

"Abd al-Mubdi" es el servidor que recibe el secreto del Originador, a quien Allah revela el origen
y la fuente de todas las cosas, y el que se convierte en un testigo de sus comienzos.

Si uno pone la mano en el vientre de su mujer embarazada y repite 99 veces este
Nombre, no abortara ni tendra un parto prematuro -inshaAllah.

59. AIMU'ID

b

4
\f

)
EL REGENERADOR
Allah es el regenerador de las cosas que El ha creado y destruido.

El atributo de “al-Mubdi', el Originador, contiene el significado del Inventor, mientras que “al-
Mu'id' es el Re-creador y el Restaurador a la forma previa. Todos los seres y cosas transcurren a
través de su periodo predestinado de vida y desaparecen. Finalmente nada existe salvo Allah, tal y
como fue en los comienzos. Sin embargo todas las acciones de la creacion, especialmente del
hombre, son registradas dentro del eternamente existente y eternamente viviente Allah. Algunos
habran obrado de acuerdo con Sus leyes, puros y decentes. Otros han reclamado "libertad" y se han
rebelado, homicidas y opresores. La ley del hombre no atrap6 y castigé ni a mil de ellos. Allah lo
sabe todo; El es el Mas Justo; El no ama los tiranos, y toma venganza en contra de ellos. Si todo
fuese resuelto con la muerte, no habria justicia eterna. Entonces el pecador, el rebelde, el déspota,
escaparian a su castigo. Ni siquiera la razon humana puede aceptar esto.

Sin sombra alguna de duda, habra un Dia del Juicio Final, en el que el bien y el mal seran separados
el uno del otro. El bien recibira su recompensa, el mal su castigo. Allah lo promete en Su Coran, y
Allah cumple sus promesas. En ese dia, Allah al-Mu'id recreard todas las criaturas, perfectas hasta
en los detalles de sus huellas dactilares, y les devolvera sus almas.

El servidor que esta atento a ello, reconoce que El no solamente es su Creador, sino también aquél
que lo re-creara. Serd asi, enteramente leal a El, y no se rebelara en contra del Creador por amor de
los que son creados.

"Abd al-Mu'id" es aquél dentro de quien Allah ha colocado el conocimiento del secreto de que las
cosas estan continuamente siendo re-decretadas. A menudo ese servidor colabora en la re-creacion
de ellas y la recurrencia de los asuntos. El ayuda a mantener lo re-creado y lo recurrente.

Cuando se pierde una persona se debe repetir este Nombre 70 veces en cada rincon de la
casa, durante la noche, cuando todo el mundo esta durmiendo. Al cabo de siete dias esa
persona volvera o se conocera su paradero -inshaAllah.




60. AL-MUHYI

EL DADOR DE VIDA
Allah es el dador de vida a las cosas sin vida.

Asi como Allah puede hacer que aquello que no existe llegue a ser, El puede dar la vida al que
carece de ella, puede matar y restaurar. Allah es quien ha creado la vida y la muerte; nadie mas
puede hacer eso. Piense en usted mismo. En algin momento no tenia existencia, no estaba vivo.
Allah nos ha creado en los tteros de nuestras madres y nos ha dado el ser, nos ha traido a este
mundo para respirar, para comer, para crecer, etc.. El nos dié fuerzas, la habilidad de pensar, de
buscar, de encontrar, de conocer, de escuchar, de hablar, de construir, de destruir, y de propagarnos.
Todo ello, y esta existencia, no nos pertenece. Es un don, que nos ha sido prestado. Lo tinico
nuestro es la eleccion que hacemos en el terreno de pruebas que son este mundo y esta vida: el creer
o descreer, obedecer o de rebelarnos - lo que nos califica para el cielo o el infierno cuando nosotros
muramos y seamos traidos de regreso nuevamente a la vida.

El creyente es agradecido por la vida que €1 ha recibido. Esta gratitud se traduce en accién por
medio de labor esforzada por el amor de Allah para servir a Sus criaturas continuamente como si €l
no fuese a morir jamés. Debiéramos también recordar sin descanso la muerte, y trabajar para el Mas
All4, para nuestra salvacion, como si fuéramos a morir al momento siguiente.

""Abd al-Muhyi" es el que trae su corazon a la vida. Un corazén lleno de bestias de este mundo,
estd muerto. Un corazdén que ha sido depurado de este mundo y que contiene solamente a Allah, esta
vivo, y es la casa de Allah. Para tal servidor, Allah puede aun otorgar el permiso, asi como El hizo
con Jesus (Quiera Allah bendecirle), para retornar los muertos a la vida.

Una persona enferma debe decir constantemente este Nombre o también puede repetirse una y otra
vez y soplar sobre alguien enfermo. Recobraré la salud -inshaAllah.

Quien diga este nombre 89 veces y sople sobre si mismo, quedara protegido contra todo
obstaculo y servidumbre -inshaAllah.

61. AL-MUMIT

EL DADOR DE MUERTE
Allah es el creador de la muerte.

Todos quienes estamos vivos, con seguridad, moriremos. La muerte puede llegar en cualquier



momento. Allah el Mas Elevado ha destinado un tiempo para que cada ser venga a la existencia, y
un tiempo para abandonarla.

El hombre est4 hecho de una combinacion de la carne y del alma. La carne es visible; el alma esta
oculta. El cuerpo es temporal; el alma es eterna. Asi pues hay dos vidas en el hombre, la temporal y
la eterna. La vida del ser material comienza con la concepcion y finaliza en la muerte, cuando el
alma abandona el cuerpo. No obstante que el alma continfia su existencia sin el cuerpo, no tiene
sensibilidad fisica ni movimiento, como si estuviese inmovilizada. Asi como quien esta totalmente
imposibilitado conoce su condicion, el muerto percibe su estado. La muerte es como una paralisis
total, afectando el corazon, la mente, los nervios, la circulacion - todo. En vida, el cuerpo estd bajo
las 6rdenes del alma. En la muerte, esta es como un rey que ha perdido su reino. En vida, el alma es
como un mercader que compra y vende, gana y pierde. En la muerte es como un negociante que ha
quebrado en sus negocios; ya no puede obtener mas ganancias. Es abandonado con lo que pudiese
haber ganado, o perdido, sus deudas.

En su sepulcro, ¢l espera -ya fuere en bancarrota, hambriento, con frio, con dolor, o en abundancia,
con alegria y paz- hasta el Dia del Juicio Final.

El creyente no teme la muerte, se prepara para ella. La Muerte es la Voluntad de Allah. Ya sea que
usted afirme que todo estd aqui y que no existe nada después de esto, o que crea que cada dia tiene
un manana y que este mundo tiene un Mas Alla, usted se alejara, mas pronto o mas tarde de aqui. Si
su buisqueda es ir solo tras los placeres mundanos, cuando esta su vida acabe, su felicidad terminara.
Todos sus trabajos, planes, y esperanzas, habran concluido. Pero si usted prospera en este mundo
perfeccionando su fe, adquiriendo sabiduria, recogiendo sus frutos y preparandose para el Mas Alla,
cuando esta vida demasiado corta se interrumpa, habra llegado a la eterna beatitud. En Su
misericordia y generosidad, Allah confiere exactamente aquello que Sus servidores suplican, sin
importar que tengan fe o les falte. Si su deseo es este mundo, lo recibira. Si aspira a la vida eterna
en el Mas All4, le sera otorgada.

"Abd al-Mumit" es aquél en cuyo corazén la lujuria, el amor de este mundo y la negatividad, han
sido muertos por Allah. Este corazon encontro asi, la verdadera vida. Cuando en nuestro corazon
han muerto las fuerzas negativas del ego, uno es iluminado con la divina luz. Ella también alumbra
los que se encuentran alrededor nuestro. Una persona asi, continia viviendo, respirando el aire de
una divina y eterna vida.

El que no tenga control sobre su nafs (ego) debe poner su mano en el pecho y decir este
nombre hasta quedar dormido. Si Allah quiere, le dard fuerza para controlarse.

62. AL-HAYY
/
) v
W
L
EL PERDURABLE

Allah es aquél cuya vida es perfeccion y eternidad.

Aquello que esta vivo toma conocimiento y es activo. Allah es conocedor de todo y todas las
acciones son Suyas. Todo lo que se sabe y sera sabido est4 dentro de Su conocimiento; toda



existencia estd comprendida siempre dentro de Su accion.

Con la sola excepcion de Allah, la vida de todo lo existente se mantiene en los limites de accion y
de realizacion de cada ser. Esa realizacion y actividad son los signos de la vida y cuando terminan,
esta se acaba. El valor de cada existencia estd dictaminado por la extension del conocimiento y la
actividad del ser. Allah El Mas Elevado ha otorgado a Su Creacion vidas de diferentes grados y
clases. El valor de un ser creado esta de acuerdo con el grado de los signos de vida en ¢€l.

Una planta, que esta viva, es mas valiosa que la tierra o la piedra. Las plantas nacen, comen, beben,
crecen, se propagan, y mueren. También poseen conocimiento, el que les permite diferenciar lo que
es beneficioso de lo que es dafiino para ellas. Igualmente son activas. Buscan y encuentran lo que
necesitan para su crecimiento y propagacion en el aire, en el agua, y en las profundidades de la
tierra. Absorben aquello que precisan, lo digieren y lo transforman en alimento, frutos, remedios, y
los miles de cosas que son beneficiosas para formas de vida mas altas que la suya. Sin embargo la
existencia de estas, escapa a su conocimiento.

La vida en el animal es mas elevada, porque ve, escucha y se mueve. La vida de la vegetacion es
inferior a la vida del animal; es por ello que el animal es el amo de la vegetacion. Camina sobre ella,
pasta y la come. Existe vida mas alta que la del animal. El Creador ha honrado al hombre con esa
superioridad.

La vida del hombre contiene todas las cualidades de la vida del vegetal y del animal, solo que de
manera perfeccionada. Por anadidura, el hombre posee el intelecto, con el que ha sido honrado. Con
¢l analiza, compara, extrae conclusiones, imagina el fin desde el comienzo, y toma accién de
acuerdo. El hombre sabe y actua de acuerdo a ese conocimiento; por ello €l es el amo de este
mundo. Los signos mas elementales de la vida son el nacimiento, el comer y beber, el respirar, el
crecimiento y la propagacion. El signo mas elevado de la forma de vida superior es el saber y el
actuar de acuerdo con ese conocimiento.

Los hombres difieren también en cuanto al grado de sus cualidades de vida, las que son decretadas
por los alcances de su saber y de su accion. El grado més bajo de sapiencia en el hombre es la
conciencia y el conocimiento de si mismo. Aquél que no se conoce a si mismo y que no es
consciente de su existencia, es como si estuviera muerto. Las palabras de los inconscientes hombres
muertos estdn muertas, y son mortales; escape de ellas con premura. Dentro del sagrado nombre
"Hayy' pronunciado por hombres de "ma'rifah’ a quienes se ha dado acceso al misterio del Uno
Siempre-Viviente, existe la vida. Esctichela de sus bocas y permita que penetre a su alma, para que
usted también pueda alcanzar la vida.

"Abd al-Hayy" es aquél en quien Allah ha dado muerte a los mundanos deseos de su carne,
otorgandole asi la vida eterna del conocimiento de si mismo.

El que no tenga control sobre su nafs (ego) debe poner su mano en el pecho y decir este
nombre hasta quedar dormido. Si Allah quiere, le dara fuerza para controlarse.

Quien desee buena salud debe decir este Nombre 3000 veces diariamente.
Si una persona enferma escribe este Nombre en un cuenco con agua de rosas y almizcle,
limpia la inscripcion con agua y bebe el agua, pronto sanara de su enfermedad

-inshaAllah.

Asi mismo si se da esa agua a una persona enferma, curara -inshaAllah.




63. AL-QAYYUM

EL SUSTENTADOR DE LA VIDA
Allah es el Eterno Auto-Existente, de quien depende la existencia de todo.

Su existencia no se apoya en nadie diferente de EI Mismo, se encuentra por encima de toda otra. El
es quien da lo que es necesario para el ser de todas las cosas. El ha creado las causas de la existencia
de todas ellas hasta el momento destinado. Todo vive, debido a El.

Si el hombre logra ver como su ser, su vida, su cuerpo se subordinan a su alma, podra entender en
pequena parte como todo cuanto existe depende del Eterno Auto-Existente. El alma gobierna el ser
entero del hombre. Cuando el alma abandona el cuerpo, a pesar que éste conserva la misma
apariencia, no respira, no ve, no escucha, no se mueve, y eventualmente se desintegra, debido a que
aquello que lo gobernaba y lo mantenia unido y en funcionamiento, era el alma.

Es el alma la que es responsable por la vida, la existencia, y el orden y la armonia dentro del ser
integro. El ser -su sabiduria, su belleza, su fuerza, su misma vida, hasta la Gltima célula, hasta el
ultimo de sus atomos- estd en necesidad del alma en cada momento. Cuando ella parte, todas estas
cualidades desaparecen.

De igual manera, cada 4&tomo del universo creado necesita el divino favor, la manifestacion de al-
Qayyum" en todo instante. Esta gracia divina es una voluntad especial de Allah. Esta siempre
presente, en diferentes formas y fuerzas, en acuerdo con la necesidad de cada cosa en el universo
para su perpetuacion y mejoramiento. Solamente esta gracia los otorga. Es con esa divina voluntad
que cada atomo obtiene la causa para la satisfaccion de sus necesidades. Si Allah interrumpiese este
favor, aun durante la fraccion de un segundo, nada quedaria sobre sus pies.

Oh descuidado, Allah, quien tiene a su cargo infinitas cantidades de buenos servidores y la creacion
entera, no obstante te cuida y te mantiene como si fueses su unica creacion. A pesar que ti no
posees a nadie que te sostenga mas que a El, te comportas como si no Lo necesitases, y te apoyas en
quiméricos protectores que ilusoriamente crees pueden cuidar de ti. Peor atin, obras como si fueses
auto-suficiente, auto-existente. jCudn grande es el favor de Allah, cuan infinita es Su misericordia, y
cuan profunda es tu negligencia!

"Abd al-Qayyum" es el que testimonia que todo existe debido a Allah, y se convierte en un
instrumento de la manifestacion de "al-Qayyum" al cumplir con las necesidades de otros en Su
nombre.

Quien diga este Nombre continuamente conseguira honor y dignidad entre la gente.
Quien lo diga constantemente en retiro se hara rico y opulento -inshaAllah.

Y quien permanezca diciendo este nombre y el anterior, desde después de Fajr hasta la
salida del sol, hara que su letargo y pereza desaparezcan -inshaAllah.




64. AL-WAJID
-~

/4 =

-
EL ABSOLUTAMENTE PERFECTO
Allah encuentra y obtiene cualquier cosa que El desea cuando quiera que El lo desea.

Allah es capaz de encontrar instantdneamente cualquiera de Sus creaciones, especialmente cuando
El desea ejercitar Su voluntad sobre ella. Es atn superfluo utilizar el vocablo "encontrar", porque
todo estd en Su presencia en todo momento. Nadie puede ocultarse o retirarse a un lugar que se
halle fuera de Su alcance. Allah posee todo cuanto El necesita para ejercitar Su voluntad. El
servidor jamas ha de considerarse separado de Su Sefior. Su Sefior estd siempre presente, dentro y
fuera de ¢l, y el servidor se encuentra constantemente ante su Sefor. Cuando el servidor tiene una
necesidad, es suficiente con sentirla y decir, "Oh Sefior, yo me hallo en Tu presencia y mi estado y
mis necesidades son mejor conocidos por Ti que por mi mismo."

Uno siempre se encuentra falto de algo. Constantemente hay problemas para los que uno precisa
alivio. A veces, uno siente la necesidad de otros iguales a uno -un médico, un abogado, un juez. No
es posible buscar una audiencia con esta gente en cualquier momento del dia o de la noche; jcuanta
ceremonia y dificultades se deben atravesar para presentarles a ellos nuestro caso! Y sin embargo
jcuan a menudo hemos de pasar por todo ello mientras el Sefior de todos esos servidores, el
Curador, el justo Juez, el rico Sustentador, el Misericordioso, el Mejor de los Duefios, el Amante, el
Todo-Poderoso, el Siempre-Presente, nos invita a Su presencia cinco veces al dia, en los momentos
apropiados de nuestra plegaria, y nosotros descuidamos de ir a El a presentarle nuestras
necesidades! No solamente cinco veces al dia, sino dondequiera que nos encontremos, en cualquier
instante del dia o de la noche, El esta alli para satisfacer sus ruegos con todo Su amor y compasién
y sabiduria y tesoros. Todo cuanto usted ha de decir es “Ya Allah".

"Abd al-Wajid" es el que encuentra todo en la esencia del Unico. El sabe el lugar de cada cosa 'y
es capaz de ubicarla alli. Debido al hecho de que éI puede obtener cuanto desea, no extravia nada, ni
pide nada. El encuentra aquello que Allah desea que ¢l halle.

Quien diga este Nombre durante las comidas convertira el alimento que consume en una
fuente de energia, inspiracion y Luz para su corazon -inshaAllah.

65. AL-MAJID
b
\f

[ |

st

EL ABSOLUTAMENTE EXCELENTE

Allah es el Mas Glorioso, el que muestra generosidad y munificencia infinitas para con aquellos que



Le son cercanos.

Por ejemplo, Les otorga el don de buen caracter y buena conducta, que les permite realizar buenas
acciones; luego Les glorifica por el caracter que Les ha dado, y los recompensa mediante el perdon
de sus pecados y de sus errores. Esconde sus pecados y errores de otros y aun de ellos mismos.
Acepta sus excusas y protege sus derechos. El alivia sus dificultades y prepara las causas para su
paz, su felicidad, y su salvacion. El servidor, recordando la munificencia del Glorioso, debiera
amarLe, obedecer Sus 6rdenes con alegria y temerLe por medio del amor a El, por temor de perder
el favor del Amado.

"Abd al-M4jid" es aquél alabado y honrado por Allah, a quien le es dada la fuerza para llevar a
cabo la responsabilidad de este honor.

La Luz de Allah se hara evidente en el corazon de quien diga este Hermoso Nombre de
Allah, en retiro, durante tanto tiempo que su estado de animo llegue a transformarse.

66. AL-WAHID

EL UNICO

Allah es el Unico. El no tiene igual, nadie es como El, ni hay ningtn par en Su esencia, ni en Sus
atributos, ni en Sus acciones, ni en Sus 6rdenes, ni en Sus bellos nombres.

El es Uno en Su esencia. Todo lo demas es Su creacion. {Como podria compararseLe algo de lo que
El ha hecho y mantenido?

El es Uno en Sus atributos. Entre Su creacion, y singularmente en el hombre, pueden existir signos
o simbolos de Sus atributos a fin que percibamos un sentido de Sus cualidades y reforcemos nuestra
fe; salvo ello, las manifestaciones de Sus atributos no se asemejan en absoluto a éstos.

El es Uno en Sus acciones. El no necesita de ayuda alguna en Su acto de creacion, ni tampoco para
hacer aquello que es Su voluntad con Su creacion. Aquellas que aparecen a nosotros como causas
materiales y espirituales son incapaces de causar nada por si mismas.

El es Uno en Sus 6rdenes y en Su justicia. El es la unica fuente de recompensa, castigo, buenas
acciones o pecados. Nadie sino El posee el derecho de afirmar "Esto esta bien, esto estd mal, esto es
legitimo, esto es ilicito."

El es Uno en Sus bellos nombres, ninguno de los cuales puede ser atribuido a otro que no sea El.
Cualquiera que en alguna manera busca la semejanza de algo con El, es culpable del solo pecado
imperdonable - el de atribuir iguales a El. El es el tnico merecedor de adoracion. Su unicidad es
indivisible. El es una totalidad carente de partes.

En el hombre, el signo de la Unicidad se manifiesta en aquél que ha alcanzado tal altura en bondad,
moral, caracter y conducta que no hay otro de tanta excelencia como €l. Sin embargo la unicidad de
este hombre se encuentra limitada por la duracion de su tiempo de vida. Otros como €1, pudieron
haber existido antes, o viviran después que El. Su unicidad estriba en relacion con su caracter
solamente, y no incluye toda otra posible consideracion.



"Abd al-Wahid" es el que ha penetrado dentro de la unicidad de su Sefior y ha llegado a conocer el
misterio de este atributo, el que se convierte en la clave para la comprension de todos las cualidades
de Allah, de modo tal que puede verlo todo dentro de los bellos nombres.

El comprende todo a traves de los atributos de Allah y hace todas sus acciones de acuerdo con ellos.
El es el maestro de la edad. El es el primero de su tiempo después de Allah. El es el "qutb'.

Quien desee quitar de su corazon el temor y el amor por la creacion debe recitar este
Nombre 1000 veces diariamente. Quien desee hijos buenos y piadosos debe escribir este
nombre (en papel, tela, etc.) y llevarlo encima todo el tiempo.

67. AL-AHAD

EL UNO SIN IGUAL

El es la unidad en la cual todos los nombres, atributos, y sus relaciones con alguno y con todo, estdn
unidos.

Por si mismos, ellos han desaparecido y se han hecho inexistentes. La Unidad esta despojada de
haber sido creada, de la existencia o no-existencia, de ser o de no ser. Es la manifestacion de la
esencia de Allah. Esa Unidad es la més elevada forma de expresion de la esencia de Allah, cuando
El descendié como el todo-impregnante primer chispazo de luz desde el oscuro vacio en el cual
Allah se encontr6 a Si Mismo antes de la creacion.

Dentro de esa Unidad, la esencia se halla libre de todos los atributos, nombres, signos y relatividad,
y no obstante, todo esta oculto en ella.

Es como una pared, hecha de piedra, ladrillo, guijarros, arena, mortero, y cubierta con yeso. Usted
ve el total, no los materiales uno por uno. El muro es la suma total de eso con lo cual esta hecho;
pero la pared no es el pedregullo, el ladrillo, el mortero, etc. En el concepto de "pared', todos los
materiales han perdido su identidad.

Usted es asi, en cierto modo. Se identifica a si mismo como "Yo", sin embargo dentro de ese "Yo"
hay varios "yoes". Usted cuenta muchos valores, cualidades, atributos, pensamientos, juicios,
algunos verdaderos, otros imaginarios, y se relaciona con otras personas en algin momento con este
"Yo" , y al siguiente con otro "Yo". Esto es aplicable a la identidad de todo en la creacion.

Esta aparentemente infinita multiplicidad se encuentra dentro de una Unidad, no-existente en ella,
como las iméagenes de un gran espejo. Las imagenes se desplazan y cambian y desaparecen; el
espejo de la Unidad subsiste.

En el hombre creado es imposible la manifestacion de la Unidad, la expresion de la esencia de
Allah. Pero, si usted es capaz de sumergirse en ese tnico "Yo" que es su esencia, olvidando las
cualidades que se atribuye o que le son atribuidas por otros, asi como sus consideraciones y sus
pensamientos, y se contempla a si mismo dentro de esa sola identidad, siendo el individuo dentro
suyo, incomparable, no relacionado con nada mas dentro y fuera, entonces sera aquél donde la
unidad se manifiesta hasta la extension que ello es posible dentro de un ser creado.



Al que repita este Nombre 1000 veces se le abriran algunos secretos.

g/{t@’;
~
y

Allah es el saciador de todas las necesidades, y todo esta en necesidad de El.

68. AS-SAMAD

El es el solo recurso, el unico lugar de apoyo donde uno puede acudir para desembarazarse de toda
dificultad y dolor y para recibir todo cuanto uno precisa a través de las bendiciones de este nombre.
Tesoros inextinguibles se abren y son distribuidos a todas las criaturas en acuerdo con sus
respectivas necesidades.

Existen hombres y otras criaturas de Allah que sirven como fuentes donde uno puede buscar cura
para sus problemas y satisfaccion de lo que nos falta. No obstante, como las necesidades varian, las
fuentes correspondientes a ellas difieren. Si uno precisa sabiduria, buscara un hombre de
conocimiento. Si uno necesita dinero, acudira a alguien rico. Si uno se encuentra enfermo, buscara
un médico. No siempre es seguro que el sabio conteste sus preguntas, ni que el rico le entregue el
dinero que precisa, ni que el médico sea capaz de curarle; y ademas no estan disponibles tan
prestamente. Se ha de ir a ellos y esperar que dispongan del tiempo para usted. Estas fuentes son los
signos, las reflexiones del atributo de "as-Samad', y son sin duda un gran don de Allah.

El Saciador de todas las necesidades estd siempre-presente, conociéndolas antes de que usted lo
haga, satisfaciéndolas de la manera en que ellas deben de ser saciadas, no de la forma que usted
piensa que debieran serlo. Es bueno que usted se dé cuenta que necesita, que pida por su
satisfaccion y que acepte y esté agradecido por cualquiera que sea la manera en la cual El ve
apropiado atenderle.

Esto es beneficioso solamente para hacerle consciente de su Creador y para que sea consciente de
usted mismo. De otra forma, como Allah es el Todo-Sapiente, Todo-Poderoso, Generoso,
Compasivo Saciador de todas las necesidades, estrictamente para la satisfaccion de su indigencia,
no hacen falta, ni el hecho de que la perciba ni el pedir su satisfaccion, ni el haber usted tomado
conocimiento de que fue atendida.

Empero, El ama aquellos de Sus servidores que son atentos mas que los que son negligentes. El ama
a Sus servidores que son agradecidos mas que aquellos que son desagradecidos.

"Abd as-Samad" ha recibido de Allah el deber del mantenimiento y la educacion de Su creacion.
Sus manos, su lengua, su ser entero son medios a través de los cuales Allah satisface las necesidades
de la creacion. Ese es el motivo por el cual todos le buscan para la solucion de sus problemas, para
recibir el bien, para la aceptacion de sus arrepentimientos, para escapar a la ira de Dios. El es el
Intercesor.

Quien se postra y repite este Hermoso Nombre 125 veces tiene garantizada la veracidad
fisica y espiritual -inshaAllah.

Quien lo diga constantemente después de haberse purificado pronto se independizara de



toda la creacion -inshaAllah.

69. AL-QADIR

ol

EL TODOPODEROSO
Allah es el Todo-Poderoso que hace aquello que El dispone, de la manera en que El decreta.

Allah ha creado el universo como un espejo para reflejar Su poder. El creé el universo por El
Mismo, sin necesitar de la ayuda de nadie, a partir de la nada, y sin ning(in material ni modelo. El
dijo "Sé!" y el universo ingreso a la existencia. Si El lo desea, El puede destruirlo todo y enviarlo de
regreso a la nada. Si una cosa no se ha producido, no es porque El no posea el poder para hacerla
ocurrir, sino porque El no la ha deseado.

*Al-Qadir' posee infinita habilidad. Su posibilidad de causar que los acontecimientos se produzcan,
Su poder de invencion y de creacion se hallan condicionados por una sola cosa: Su voluntad.
Resulta apropiado al buen servidor de Allah que ¢l mire el espejo que El ha creado con el fin de
reflejar Su poder y ver los billones de soles y galaxias dentro de las profundidades
inconmensurables arriba en los cielos, desafiando mente e imaginacion. Asimismo deberia ¢l
observar como, de la misma manera en que esas galaxias surcan los andariveles que les han sido
trazados, innumerables criaturas nadan dentro de una gota de agua debajo de un microscopio; como
desde dos células El crea un ser humano que se convierte en un microcosmos conteniendo todo
cuanto existe en el universo; como El da un pequeiiisimo trozo de hueso en el oido la habilidad de
escuchar y a un pedazo de carne en la boca la habilidad de hablar. ;Acaso el creyente no se
prosternara en reverente temor y respeto? Este es su honor mas grande.

"Abd al-Qadir" es el que es un testigo a todas las cosas hechas por la Mano del Poder de Allah. La
manifestacion del poder de Allah es llamada "La Mano de Allah." Nada puede detener aquello que
hace la mano de Allah.

Allah humillara y perdera a los enemigos de aquel (siempre que sea justo) que dice 100
veces este Nombre, después de ofrecer dos postraciones. Y si se dice 41 veces antes de
emprender una tarea dificil, las dificultades desapareceran -inshaAllah.

70. AL-MUQTADIR




EL PODEROSO
Allah es el que crea todo poder y posee control total sobre todos los poderes.

Debido a que El posee el poder total, El es capaz de crear lo que El dispone y poner dentro de Su
creacion cualquier poder que El disponga. Sin esta energia que proviene de su Creador, todas las
cosas en si mismas son insuficientes, incapaces, necesitadas; pero si Allah le otorga el poder y la
capacita, una hormiga puede mover una montafia. Allah confiere poder sobre las cosas sobre la
tierra y en el cielo, y las utiliza de acuerdo con Sus todo-penetrantes sabiduria y voluntad. Si El lo
dispone, El vigoriza al débil y debilita al fuerte, hace la paz entre ambos, les hace amarse el uno al
otro; o si El lo dispone, El les hace combatirse el uno al otro.

Allah es el colaborador del bien intencionado que sirve por Su amor; Allah es el enemigo de los
tiranos. El da comodidades, sabiduria, paciencia, perseverancia y fuerzas a Sus buenos servidores.
El incrementa la negligencia, ambiciones, placeres y confianza en si mismos que exhiben los
tiranos. Allah manifiesta Su nombre de "al-Mugqtadir' simultaneamente con el de "al-Qahhar' el que
es supremo por encima de todas las fuerzas, y con ‘al-Shadid' el que es severo en el castigo, y quien
destruye Sus enemigos, en defensa de los justos. A toda la creacion le es asignado un determinado
poder por “al-Mugtadir'.

Estos poderes son limitados y controlados por el Dador del poder. A nosotros nos parece que los
poderes del hombre son grandes, permitiéndole ejecutar hechos importantes. Mas atn, decimos que
¢l puede inventar, que puede crear. El hombre no puede hacer esto. Allah causa que una cosa ocurra
y conduce al hombre a descubrir algo que ya ha sido creado. Es siempre Allah quien crea, aun si
algunas veces aparece produciéndose a través de Sus criaturas.

El creyente debiera saber que todo poder proviene de "al-Mugqtadir', y mediante la sumision a Su
voluntad, mediante la obediencia a El, mediante el amor y el temor a El, uno debiera intentar
obtener ese poder. Ninguna fuerza puede superar esa potencia. Todos aman al que ama a Allah;
todos temen al que teme a Allah.

Cuando se recibe la ayuda de Allah y se logra la victoria por medio de ella, uno no debiera
corromperse y hacerse presuntuoso. Por el contrario, debiera mostrar su agradecimiento
activamente a través del arrepentimiento de los propios errores, mediante el ser justo, clemente,
generoso y compasivo, ain con los propios enemigos.

"Abd al-Mugqtadir" es aquél sobre el cual Allah ha conferido el conocimiento del secreto de Su
primer acto de creacion, de la inteligencia causal primaria, an-nur al-Muhammadi', a partir de la
cual fueron generadas todas las otras existencias creadas.

A quien permanezca recitando este Nombre después de despertarse, Allah le permitira
cumplir con sus tareas de manera eficiente -inshaAllah.

71. AL-MUQADDIM

EL QUE HACE AVANZAR
Allah adelanta a quien El lo dispone.



Allah promueve a los elegidos entre Sus creaciones, colocando algunos por encima y delante de
otros. Por ejemplo, Allah invita a la totalidad de la humanidad a la verdad, pero conduce algunos a
responder a la invitacion, mientras otros son dejados atrés. Allah crea todos los seres humanos como
Musulmanes; algunos hacen realidad su Islam, su entrega, mientras otros son relegados. Allah ha
hecho que ciertas cosas sean legitimas y otras ilicitas para todas los hombres. El ha conferido a
algunos capacidad discriminante, éstos se apoyan en su Ley y progresan. Otros son pisoteados.

Allah favorece algunos de sus servidores por medio del tranquilo amor hacia ellos que El crea en
los corazones de la gente, y a otros por medio de estridentes aclamaciones y aplauso. Hay grandes
reyes cuyas muertes fueron celebradas por sus pueblos con alegria. Hay hombres humildes cuyas
partidas el mundo llor6. El creyente sabe que no obstante sera Allah el que promueve a quien El
dispone, El ha prescripto también leyes de accion para nosotros. Si no hacemos nada y somos
perezosos, el desenlace es la pobreza, la estrechez, las dificultades y el dolor. Si nuestro esfuerzo es
tras fortuna y fama, el dinero serd gastado en la bebida, el juego, la degradacion. La conclusion de
ello serd nuevamente penurias, la escasez y el sufrimiento.

El hombre debe colocar su ser en armonia con Allah al-Muqgaddim, trabajar de acuerdo con Sus
leyes y progresar. Si la meta es lograr lo bueno de este mundo por medios legitimos, y si Allah no
permite al servidor hacerse rico, no obstante que lo intente esforzadamente, en ultima instancia,
Allah sabe mejor. Quizas esta aceptacion constituya un progreso ain mas importante que adelantar
en la riqueza. Porque la medida de la verdadera prosperidad es el grado de nuestra cercania a Allah.

"Abd al-Muqaddim" es el que Allah mantiene en el primer rango desde todos los aspectos. Allah
también le confiere el control sobre los que van a ser adelantados y sobre los que han sido
promovidos.

Allah dara valentia (para avanzar) y protegera del enemigo a quien diga este
Nombre con frecuencia en tiempo de guerra, en la batalla o Jihad (lucha por
Allah) -inshaAllah.

Y quien lo diga todo el tiempo se hara obediente y sumiso a Allah
-inshaAllah.

72. AL-MU'AKHKHIR

EL QUE HACE RETROCEDER
Allah es El que deja atras a quien El dispone, y demora su progreso.

Asi como El conduce algunos al progreso, El conduce a otros a la regresion. Asi como El
recompensa aquellos cuyos esfuerzos se hallan en armonia con Su voluntad, promoviéndolos al
primer rango, El deja atras a otros que se encuentran haciendo esfuerzos iguales. Siempre existe un
motivo. Si un creyente es dejado atras a pesar de sus trabajos, puede que exista algo malo, alguna
impureza, alguna hipocresia en sus intenciones. O puede ser que su progreso necesite de mayores
dificultades y dolor de manera que ¢l valiie mas so6lidamente la recompensa y guarde mejor su
condicion cuando la alcance.



El progresar y el ser dejado atrds son también, relativos. El que se halla en el primer rango,
seguramente esta adelantado, pero el que se encuentra en el segundo rango, no obstante el estar
ubicado detras del primero, esta delante del tercero. Allah en Su sabiduria adelanta y retrasa a
quienquiera que El dispone. El buen servidor acepta su condicion y estado, continuando sus
esfuerzos, pero también intentando comprender las razones por su condicion.

El buen servidor debiera saber que lo mas importante es su cercania con Allah. Los medios de
acercamiento a El son “ibadah' y "ubudiyyah': "Ibadah' es hacer cosas para complacer a Allah y
‘ubudiyyah' es el estar complacido con cuanto Allah ejecuta.

"Abd al-Mu'akhkhir" es aquél que se convierte en instrumento de posponer el castigo de aquellos
ue se rebelan en contra de la “shari'ah', que se desvian, que se tiranizan a si misSmos y a otros.
b 2
Arribado un cierto punto, también se transforma en un instrumento para detener a estos pecadores.

El frecuente recitador de este Hermoso Nombre pronto recurrird a un arrepentimiento
genuino. Quien lo recite 100 veces diarias con constancia se convertird pronto en amado
y favorito de Allah -inshaAllah.

73. AL-AWWAL

EL PRIMERO
Allah es el Primero.

Atn cuando nosotros decimos que El es antes del antes, el primer "antes" esta previo al segundo y
se compara con éste. El hecho que El sea el primero no se encuentra relacionado ni siquiera con
aquello que viene después de El -que es toda la existencia, visible e invisible- porque ello
significaria que mientras El es el Primero, habria todavia un segundo. No existe ninguno como El.
Su cualidad de primero significa que no hay nadie antes que El, que El es auto-existente, que todo
proviene de El y que El es la causa de todo cuanto ingreso a ser. Por la gracia de este atributo, el
buen servidor debiera ser el primero en devocidn, adoracion, y buenas acciones.

"Abd al-Awwal" es el servidor a quien le ha sido confiado el secreto del comienzo y el fin de todo.
El es consciente de la eternidad y de la infinitud.

Quien desee hijos varones debe decir este Nombre 40 veces a diario durante 40 dias. Su
necesidad pronto seré satisfecha -inshaAllah.

Y si cualquier viajero lo dice 1000 veces un viernes, pronto regresara a su casa sano y
salvo -inshaAllah.




74. AL-AKHIR

>

AN

EL ULTIMO
Allah es el Ultimo.

No podemos afirmar que El es después del después, porque El no puede ser comparado con aquello
que entonces Lo precederia a El. Como El no tiene comienzo, El no tiene fin. El es eterno. Toda
existencia tiene dos extremos: un comienzo cuando ella es creada, nacida; y un fin cuando ella
muere y desaparece.

El es antes del antes porque El ha creado la primera existencia de la nada; El es el Ultimo porque
cuando todo desparece solamente El existe:

"Todo aquél que esta sobre ella es perecedero. Pero subsiste tu Seiior, el Majestuoso y
Honorable" Traduccion J. Cortez.
Sura Rahman (55:26-27)

Toda existencia retornara a El. El es el Ultimo en el sentido de qué el circulo de la existencia
comienza y finaliza con El. El comienzo y el fin de todo proviene de El, todo viene desde El y todo
se dirige hacia El. No existia nada antes de El; no existira nada después de El.

El creyente sabe que todo cuanto posee, tanto material como espiritual, es de El y a El retornara. El
creyente mismo retornara a El y habra de rendir cuentas de como us6 y cuidé aquello que le fue
dado en préstamo y temporariamente. Por consiguiente las acciones del buen servidor desde el
comienzo hasta el fin son llevadas a cabo por Su amor, para Su buena complacencia, y en el nombre
de la buena servidumbre.

Es apropiado leer, recitar y considerar juntos los atributos de "El Primero" y de "El Ultimo", porque
el significado se asemeja a un circulo donde lo primero y lo Gltimo constituyen una unidad.

""Abd al-Akhir" es el que sabe que todo tiene un fin excepto Allah El Méas Elevado, quien es el
unico Eterno. Asi, trabaja para abandonar su ser temporal dentro de la eternidad de su Sefior.

Quien quiera que el amor por Allah quede firmemente establecido en su corazon; el
amor por cualquier cosa que no sea Allah se borre de su corazon; encontrar
compensacion para todas sus faltas; morir en estado de Fe, debe decir este Nombre 1000
cada dia.

75. AZ-ZAHIR




EL EVIDENTE
Allah es el Manifiesto.

Una cosa es aparente para algunos y oculta para otros de acuerdo con las habilidades de ver y
deducir. Allah EI Més Alto esta oculto de aquellos que buscan verlo por medio de sus sentidos o de
su imaginacion, pero El es aparente para aquellos que buscan conocerLe por inferencia a través de
ese tesoro de sabiduria y razon que Allah les ha otorgado.

Allah se encuentra escondido en la infinitud de Su infinito poder y existencia. El es como una luz
que hace todo visible, no obstante lo cual Su misma Luz actiia como un velo para Su Luz. Eso que
no posee limites parece no tener forma, por consiguiente se hace invisible. Pero El es aparente en
todas las cosas: todo cuanto nuestros 0jos ven, cada sonido que nosotros escuchamos, cada cosa que
nosotros tocamos, cada cosa que degustamos. El significado de cuanto pensamos, de todo fuera y
dentro de nosotros, no es El, sino que proviene de El.

Todas las cosas se constituyen en una prueba de Su existencia. Y dicen, "Yo no soy nada por mi
mismo. El que me hizo, el que me conserva y me mantiene, es mi Creador. Estoy en necesidad de El
a cada momento de mi existencia. Cada forma, cada color, cada sabor, cada perfume, cada
movimiento, cada fuerza, cada cualidad que aparece en mi, proviene de El. Es hecha por El, es Su
don, Su generosidad, Su trabajo."

Allah se manifiesta en Sus atributos. A un artista se le puede conocer por su obra. Si uno no mira la
puesta de sol, pero ve sus reflejos en ventanas distantes y afirma que ha visto al sol poniéndose, no
se aparta de la verdad. Si se contemplan los perfectos atributos de Allah en Su creacidn, dentro y
fuera nuestro, y se dice, "Yo he visto a Allah," no se esta mintiendo.

Somos capaces de ver inicamente aquello que esta mas cerca nuestro. Y lo que se encuentra mas
cercano suyo, es usted mismo. El hombre es la mejor creacion de Allah. Toda la creacion se halla
dentro de El. Si logra ver Sus perfectos atributos en la perfecta creacion que usted es, estara viendo
a Allah el Manifestado, y su fe sera completa.

Lo aparente y lo escondido estan también en el hombre. Su forma, sus palabras, sus acciones, y sus
trabajos, son visibles. Sus sentimientos y sus pensamientos son ocultos. El hombre no es como es
meramente por lo que es ostensible en €l. El hombre podra engordar o enflaquecer, o podra aun
llegar a perder un miembro -pero su esencia, su identidad, aquello que €l es', aquello que es
constante, se encuentra oculto dentro de ¢él. Su identidad se hace manifiesta inicamente a través de
sus acciones, por medio de la evaluacion de las cualidades de sus acciones.

"Abd az-Zahir" es aquél a quien el significado interno de las cosas se hace manifiesto
exteriormente, como el profeta Moisés (Quiera Allah bendecirle), a quien fue otorgado el secreto
del Uno Manifestado. El contemplé la manifestacion de la luz divina en las llamas de la Zarza
ardiente, e invit6 a Bani Israel a la fe con una enorme Torah que le fue revelada en escritura de
letras de oro, decretando ley mundana, salvacion de las manos del tirano, y los beneficios del
Paraiso.

Allah hara que se llene de Luz la vista y el corazon de quien repita este Nombre de
Allah 500 veces cada dia.




76. AL-BATIN

EL OCULTO

Allah es el Oculto.

Su existencia es a la vez manifiesta y oculta. El es aparente porque los signos de Su existencia son
visibles atn para los ciegos, pero Su esencia se esconde a nosotros. Si hay una obra de arte, debe
ciertamente haber un artista que la ha creado. Si hay una Creacion, hay, con certeza, un Creador. Si
usted existe, El existe. Sin embargo no es posible para la criatura, el conocer verdaderamente al
Creador, porque el conocimiento, la mente, la comprension del que es creado, son limitados. Por
consiguiente estas herramientas abarcan solamente un area limitada. Allah EI Mas Elevado es
eterno, infinito, sin un comienzo ni un fin, inextinguible en Su conocimiento y poder. Esperar que
una existencia temporal y limitada abarque un concepto eterno e infinito, es absurdo. ;Acaso puede
caber un océano dentro de un balde? Y sin embargo, un balde lleno de agua del océano, aunque sea
"el océano, es del océano". La manifestacion de Sus atributos en Su creacion es como ese balde de
agua: no El, pero de El. Su escondida esencia es como el océano, cuyas profundidades y anchura
son infinitos, inimaginables.

El conocer la esencia de algo, no importa cuan pequeio —descubrirlo en su totalidad, externamente
e internamente, el penetrar en todos sus secretos- es practicamente imposible. La ciencia en su
avanzado estado de hoy en dia, y en lo que nosotros imaginamos ser el dia de mafana, siempre
termina y siempre terminard en impotencia y respetuosa admiracion. De todas las cosas en la
creacion, lo mas cercano a nosotros somos nosotros mismos. jAcaso el hombre ha sido capaz de
comprenderse a si mismo?

Ese es el motivo por el cual el Mensajero de Allah (Que la Paz y las Bendiciones de Allah estén con
¢l) nos ordeno el contemplar a Allah en Sus atributos y nos prohibié que pensaramos mas alla de
ello.

Solamente Allah conoce Su propia esencia; nosotros no tenemos poder para concebirla. Aquellos
que empujaron sus mentes para ir mas alla, o bien perdieron su razoén o cayeron en los abismos del
descreimiento, la falta de fe y el atribuir iguales a Allah.

"Abd al-Batin" es el buen servidor sobre quien Allah ha conferido el conocimiento de su propio
corazdn, cuyo ser interior se encuentra purificado, cuya espiritualidad sobrepasa su ser material,
para quien el velo se parte, los secretos se hacen manifiestos, y el futuro conocido. El se convierte
en un instrumento que invita a los hombres a limpiar su mundo interno con la divina luz, y a llegar a
la perfeccion espiritual. Allah, el Oculto, manifestd Su atributo de “al-Batin' en el profeta Adan
(Quiera Allah bendecirle), y le ensefié no solo la manifestacion de Sus atributos sino también su
significado.

Hasta Adan (Quiera Allah bendecirle), aiin los angeles conocian a Allah solo a través de la
manifestacion de Sus atributos. Esta es la diferencia en el grado de perfeccion de la fe entre Adan
(Quiera Allah bendecirle) y los dngeles. Este es el motivo por el cual Allah orden¢ a los dngeles que
se prosternasen delante de Adan (Quiera Allah bendecirle), y esa es la razon por la que Adan
(Quiera Allah bendecirle) se convirtié en el maestro de los angeles.

Quien diga este Nombre 33 veces cada dia, pronto empezara a percibir los mas
profundos secretos de Allah. Ademas, un fuerte lazo de amor y afecto se establecera
entre ¢l y Allah. Y quien diga continuamente "huwa lawalu wa lakhiru wal zahiru wa



batin wa huwa ala kulli shain gadir" (El es el Primero y el Ultimo, el Manifiesto y el
Oculto y sobre todas las cosas es Poderoso) tras ofrecer dos postraciones, satisfara todas

sus necesidades -inshaAllah.
-~
" -
ot
”~

EL RESPONSABLE DE TODAS LAS COSAS

Allah es el unico Administrador y Gobernador de la creacion entera.

77. AL-WALI

Su gobierno es de tal poder que la entera creacion desde el comienzo hasta el fin (jain antes de
ella!), se encuentra debajo de su voluntad y de su dominio. Con la sola orden "{S¢é!" vino a la
existencia desde la no-existencia. Todo aparece de esta manera: administrado, desarrollado, y
cuando el momento llega, muriendo, desapareciendo de la vista. Aun después de la muerte, todas las
cosas permanecen bajo Su gobierno, y finalmente seran traidas nuevamente a la vida. En su
administracion de la creacion, Allah conoce en todo momento lo que ha ocurrido, lo que esta
ocurriendo, y lo que ocurriré tal como fue planeado, predestinado. El es el tmico que dispone y El es
el tinico que ejecuta.

Previamente a su creacion, El prepard un programa para usted; en qué momento y lugar, de qué
madre naceria, cada acontecimiento que le pasaria, todo cuanto haria cada minuto de su vida, hasta
el nimero de respiraciones que inhalaria, hasta los pedacitos de alimento que consumiria. Cada
silaba que pronunciaria, cada sonido que escucharia, todo cuanto vera y hara, esta planeado.

De la creacion entera, El ha dado voluntad unicamente al hombre. Se concibe que se puede cambiar
el destino con esta voluntad. En realidad, ella solo sirve a que usted comprenda, reciba, se beneficie,
y disfrute lo que esta escrito para usted. Cuando piensa que se rebela, lo que le hubiese ocurrido atin
le pasara, solamente que le falta comprension, estd inconsciente, resentido y en desarmonia con
aquello que le esta aconteciendo. Su voluntad es su habilidad, ya sea de abrir sus ojos -para ver la
creacion de Allah en la cual Sus bellos nombres se encuentran manifestados y para recibir la luz de
la fe y el conocimiento- o para desobedecer y pecar, cerrando sus ojos y permaneciendo en la
oscuridad. Sin embargo aquello que existe, aun existe, ya sea que usted lo vea o que se halle ciego a
ello.

La totalidad de la creacion esta gobernada por el conocimiento y el poder de Allah; ni una hoja se
mueve sin Su deseo. Tampoco se encuentra el movimiento de la hoja desconectado de otras cosas
impulsadas por el mismo viento, y voluntad.

No piense que usted se halla abandonado a si mismo. Sepa y vea que usted es una parte de un orden
divino, debajo de un Gobernante justo, compasivo y benefactor. Todo es medido, es registrado, y se
mueve velozmente. Utilice su voluntad para tomar conciencia de ello, para tener fe en ello y para
ponerse en armonia con ello.

"Abd al-Waili" es el que se gobierna a si mismo, y a quienes les son confiados a su cuidado, de
acuerdo con las leyes de Allah. El es justo, es bueno, y ¢l dispensa justicia y bondad. En retorno por
sus servicios ,¢l recibe dones y sabiduria de Allah con los cuales el perfecciona mas aun su
administracion y su magnanimidad para con otra gente.



A medida que €l ensefa a otros a ser justos y generosos como ¢l, cada vez que aquellos a los que ¢l
guia, actuan con equidad y desinterés, a €l llegan dos veces las recompensas que ellos reciben.

El buen administrador es aquél cuyas buenas acciones sobrepasaran sus acciones erradas en la
balanza del Dia del Juicio. Allah le mantiene bajo la sombra de Su trono. Allah socorre a quien
ayuda a otros.

Quien diga este Nombre 33 veces cada dia, pronto empezara a percibir los mas
profundos secretos de Allah. Ademas, un fuerte lazo de amor y afecto se establecera
entre ¢l y Allah. Y quien diga continuamente "huwa lawalu wa lakhiru wal zahiru wa
batin wa huwa ala kulli shain qadir" (El es el Primero y el Ultimo, el Manifiesto y el
Oculto y sobre todas las cosas es Poderoso) tras ofrecer dos postraciones, satisfara todas
sus necesidades -inshaAllah.

78. AL-MUTA'ALI

o

(1]
\

EL POR ENCIMA DE LOS ATRIBUTOS DE LA CREACION
Allah es el Supremo.

Su grandeza crece. A medida que El da de Sus inextinguibles tesoros, Sus riquezas se incrementan.
Asi como las necesidades de Su creacion aumentan, Sus dones crecen. Sin embargo si se uniesen
todas las fuerzas, las mentes confabuladas, y los ejércitos reunidos del universo entero, no podrian
tomar por asalto nada de El ni atin una cosa del tamafio de una semilla de mostaza, sin Su permiso y
Su voluntad. Usted puede ser fuerte, joven y bien parecido hoy en dia, y manana estar enfermo,
decrépito y baldado. Puede ser sabio e inteligente, pero después perder su ingenio. Y si es rico,
entrar en bancarrota. Piense en las naciones que fueron supremas sobre la faz de esta tierra, pero
luego fueron pisoteadas y deshonradas y han desaparecido de los mapas.

Allah, el Supremo, estd exento de todas estas frustraciones y defectos. El verdadero servidor, quien
dice con sinceridad "amintu billahi', '"Yo creo en Allah," pone su fe en Aquél cuyos atributos,
cualidades y bellos nombres se encuentran descriptos en el Sagrado Coran y en los hadices. Estan
también aquellos que no adoran nada sino a ellos mismos, a este mundo, y a sus alegrias, placeres y
riquezas. Mas aun, hay otros que creen en dioses que supuestamente caminarian por los jardines del
Edén en la frescura del dia, o que se desplazarian por sobre las nubes o se sentarian en tronos,
divinidades que tendrian esposas e hijos, y que se lamentarian de haber dado vida a algunas de sus
creaciones y a determinados hombres.

Allah el Supremo esta libre de tales atribuciones. Aquellos que Lo disminuyen al nivel de sus
imaginaciones se estan inferiorizando a ellos mismos desde el alto rango de la servidumbre hasta el
mas bajo de los niveles de sus egos decretadores de maldad.

"Abd al-Muta'ali" es ese exaltado servidor de Allah que asciende desde una elevacion hasta otra
en la comprension de las cosas dentro y fuera de si mismo.

El es testigo de divinas alturas carentes de limite, elevandose a este nivel a través de la generosidad
de Allah y como recompensa por su continua conciencia, recuerdo y devocion. Su solo proposito,



intencion, esfuerzo y atencion estén enfocados en conocer, encontrar, y ser con Allah.

Allah El Mas Elevado en la Surah Ta-Ha (20:114) dirigiéndose a Muhammad (Que la Paz y las
Bendiciones de Allah estén con €l), el més alto ser en la creacion entera, dice:

«.""Oh Mi amado" di: Mi Serior, hazme crecer en conocimiento.
Aun a él se le ordena el desear saber mas sobre su Sefior.

El recitador de este Nombre pronto encontrara la solucion a todos sus problemas. La
mujer que lo recite muchas veces durante su menstruacidon pronto se aliviara de todas
sus molestias -inshaAllah.

79. AL-BARR

EL BUENO

Allah es el Perfecto Hacedor del Bien.

Todas las virtudes y los dones provienen de El. Para Sus servidores, El ama lo bueno, lo comodo y
lo facil. El no gusta de penurias ni tampoco Le agradan aquellos que las crean. Sin embargo, El
perdona a los que no hacen el bien. El esconde la mezquindad. Si, en Su justicia, El decide por el
castigo, éste jamas excede el pecado cometido, mientras que Su recompensa por las buenas acciones
son diez veces mayores. El demora Su condena de modo que quizas el servidor que esté cayendo en
un error se dé cuenta de su mal accionar y lo repare con una acto meritorio. Entonces El transforma
el pecado por el cual hubo arrepentimiento en una buena accion. Si Su servidor tiene la intencion de
hacer algo loable, pero no logra ejecutarlo, El recompensa el propdsito como si hubiese sido
realizado. Pero si Su servidor tiene la intencion de pecar, y no es capaz de llevarlo a cabo, El lo
perdona.

Cuando usted hace el bien a la creacion de Allah, aunque sélo sea mediante una palabra amable o
una sonrisa, ve el reflejo de Allah, el Perfecto Hacedor del Bien, en su ser. Cuando el profeta
Moisés (Quiera Allah bendecirle) hablaba con su Sefior sobre el Monte Sinai, vio un hombre parado
sobre el punto més elevado del trono de Allah. El pregunté "Oh Sefior, ;como hizo ese servidor para
alcanzar tales alturas?" Allah El Més Elevado contesto, "El jamas tuvo envidia del bien que Yo
otorgué a mis servidores, y fue especialmente abnegado con su madre y con su padre". Estos son los
signos de la bondad de Allah reflejados en Su servidor.

"Abd al-Barr" es aquél en quien se han manifestado todas las cualidades de bondad, tanto material
como espiritual. Allah ha brindado a todos los creyentes la posibilidad de desear el bien, y esta se
activa en quien se sumerge a si mismo en el mar del misterio del bello nombre de Allah, de “al-

{

Barr'.

Quien tenga el habito de tomar intoxicantes o cometer adulterio o permitirse otras faltas
debe recitar este Nombre 7 veces cada dia. Pronto encontraréd guia -inshaAllah.

La recitacion profusa de este Nombre es muy efectiva para expulsar del corazén el amor
por este mundo.



Si uno lo recita 7 veces y sopla sobre su hijo o hija inmediatamente después del
nacimiento, Allah garantiza la proteccion del nifio contra las calamidades hasta su
pubertad.

80. AT-TAWWAB

o

o

w
PATT

EL QUE ACEPTA EL ARREPENTIMIENTO
Allah es El que constantemente retorna al hombre al arrepentimiento.

‘Tawba’: significa regresar: "retornar del estado de rebelion y de pecado a la trayectoria recta de la
virtud". Allah despierta los corazones de los creyentes del suefio de la negligencia por medio del
amor a El, con la manifestacion de Su existencia alrededor de ellos, con las palabras de sano
consejo de aquellos que estan cercanos a El, con la promesa de Sus recompensas y el Paraiso, y con
el temor de Su castigo y del Fuego Infernal.

Allah posee servidores cuyos corazones se prenden fuego con una sola chispa. El también los tiene
con corazones que se han convertido en fria piedra. Si uno volcase montones de fuego sobre ellos,
todavia no se entibiarian. Algunos corazones son como el hierro, que se ablanda un poco con el
fuego y se vuelve inmediatamente rigido nuevamente. Ese es el motivo por el que uno ha de ser
frecuentemente mantenido en vigilia mediante el escuchar las 6rdenes de Allah en el Corén. El
universo entero (todas las cosas, incluyéndolo a usted) es el Coran. Si usted toma lecciones de lo
que ve, dentro y fuera suyo, se despertara y retornara desde la pecaminosa condicion de
inconciencia y desarmonia al estado de ser en armonia con la voluntad de Allah. Esto se constituye
en el arrepentimiento aceptable a Allah, con el cual Su ira se transforma en misericordia, compasion
y amor.

La contricion que es aceptable a Allah no es sencillamente contemplar lo erroneo y la fealdad de
nuestras acciones, lamentando haber cometido cosas malas y deseando no repetirlas, temiendo el
castigo de Allah y esperando por la misericordia de Allah. Esto es como cortar la mala hierba
dejando las raices. Uno ha de cavar y extraer todas las raices. El arrepentimiento aceptable a Allah
es el esfuerzo de limpieza interna, apuntando a eliminar las causas de los pecados. Allah promete no
solamente Su misericordia y absolucién, sino Su amor, a quienes asi se purifican.

Cuando usted es capaz de perdonar y continuar haciéndolo a quienes le lastiman, ver la
manifestacion de "at-Tawwab" en si mismo. Allah confiere indulto a quienes absuelven a otros. No
importa cuan pecadores sean ellos, ni cudn a menudo olviden su contricidn, ellos jamas han de
albergar dudas sobre la misericordia de Allah ni sobre la aceptacion de su arrepentimiento.

"Abd at Tawwab"' es el bendecido servidor que, desde los deseos de la carne y las mentiras e
imaginaciones del mundo, ha sido hecho regresar hasta la Verdad.

Mediante la repetida contricion de sus acciones erroneas, ¢l ha llegado a conocer la multiplicidad en
si mismo, y al desprenderse de ella por su arrepentimiento, ha logrado la unidad y la unicidad.

Todo el que desee la guia de Allah para buscar sincero arrepentimiento debe recitar este
Hermoso Nombre 360 veces diarias después de la oracion de Duha.



El que desee llevar a cabo todas sus empresas sin dificultad debe leer este Nombre
profusamente.

Si este Nombre se dice 10 veces en presencia de un tirano, el que lo haya dicho se vera
pronto libre de su opresion -inshaAllah.

81. AL-MUNTAQIM

1%

(e

EL QUE DA JUSTO CASTIGO
Allah es el Gran Vengador.

Allah castiga a quienes persisten en la rebelion, delirando en su inconciencia y egoismo, creando
desarmonia, tiranizando los servidores de Allah y Su creacion - €stos son los infieles que atribuyen
socios a Allah. El les brinda tiempo y ocasiones para darse cuenta y arrepentirse de sus equivocadas
acciones. El les avisa con repetidas advertencias. El acepta sus excusas; El demora su castigo.

Al perdonarlos, al posponer su condena, Su venganza se hace mas terrible. Porque el pecador
persistente ha tenido mas ocasiones para errar, haciéndose por ello merecedor de una pena mas
severa. Aquellos que se hacen esclavos de sus egos en lugar de hacerse servidores de Allah, cuando
perciben que no son castigados por lo que se encuentran haciendo, arriesgan un terrible derrumbe.
La misericordia de Allah los envicia, y se remontan mas y mds alto en su arrogancia. De subito, un
dia, Allah les derriba. Desde lugares elevados, la caida se hace mas grande. Muchos tiranos fueron
llevados a tales alturas antes que fueran aplastados. Allah hace de aquellos sobre los que toman
venganza, una leccion, para aquellos a quienes El desea salvar.

Los que saben como tomar venganza sobre los enemigos de Allah - y el més grande son sus propios
egos -, reflejan el atributo de Allah de “al-Muntaqim'. Hz. Bayazid al-Bistami dice, "Una noche me
senti demasiado cansado y perezoso como para llevar a cabo algunas de mis devociones. Yo me
castigué a mi mismo mediante no beber agua durante un afio integro."

"Abd al-Muntaqim" es aquél cuya venganza sobre los enemigos de Allah es terrible, y quien es
todavia mas riguroso con su propio ego, el cual constituye su mas grande enemigo.

Uno que, con causa justificada, desee vengarse de su enemigo, pero carezca del poder
de hacerlo, debe leer este Nombre continuamente durante 3 viernes. Allah se vengara en
su favor -inshaAllah.




82. AL-‘AFU

EL QUE PERDONA

El que perdona a todos cuantos se arrepienten sinceramente como si no tuvieran ninguna falta
anterior.

‘Al-‘Afu’' es lo opuesto de al-Muntaqim, el Vengador. Su acepcion se encuentra cercana a la de “al-
Ghafur', el Todo-Perdonador, solamente que es mas intensa. La raiz de la palabra *Ghafur' significa
el pasar por alto los errores, mientras que la raiz de la palabra "'Afu' implica destruir, eliminar los
pecados. En la primera instancia los errores tolerados atn existen; en la segunda, los pecados
eliminados, desaparecen.

Allah ama perdonar, borrar los pecados. No es a menudo que El castiga a los que niegan, a los que
se rebelan. El acepta el reconocimiento de sus pecados como arrepentimiento. El cancela sus
pecados. En lugar de medidas punitivas, El confiere Sus munificencias sobre ellos.

Yace un secreto en Su diferimiento del castigo y en el perdon de los pecados. Al ensefiarnos que el
Fuego del Infierno esté alli, El nos esta sefialando que existen senderos hacia la salvacion. Es como
el anuncio de un ser rico, generoso y compasivo, al declarar: Nuestras puertas estan abiertas y las
mesas tendidas. Los que acepten la invitacion a esta fiesta son bienvenidos, y no reprocharemos a
quienes no acudan a ella.

Los dones de Allah en este mundo, que son temporales, no son nada en comparacion con los
prometidos para el Paraiso. El perdon de los pecados es un estimulo para que los negadores
cambien sus caminos, para que vengan al sendero recto, al paraiso. La infinita misericordia de Allah
es por cierto mayor que los pecados de Sus servidores. Sus puertas estan siempre abiertas para los
que se deciden a entrar.

Pero quienes son ciegos y sordos a las advertencias que constituyen la compasion, misericordia y
perdon de Allah, los que persisten en su infidelidad y negacion, los que encuentran justificacion por
su negacion en ser repetidamente perdonados, que son corruptos, que toman placer en pecar, que
intentan conducir a otros al desvio -ellos seran finalmente castigados en este mundo al ser ahogados
en el oro que han acumulado, y en el Mas Alla por el Fuego del Infierno. Esta condena no niega el
atributo del Perdonador, del Eliminador de los pecados, sino que es una manifestacion de Su bello
nombre de El Justo. Bondad y maldad no son lo mismos. Si asi se los hiciera aparecer, podria causar
confusion en la mente del buen servidor.

"Abd al-'Afu" es el que cree verdaderamente, el que teme a Allah -no tanto a Su castigo, como a la
pérdida de Su amor. El es quien posee conciencia, el que tiene vergiienza. Y para él, tanto lo bueno
como lo malo que le llegan de Allah, son iguales. El refleja el atributo de ‘al-'Afu' al perdonar a
quien lo oprime, al alimentar al que le hace sufrir hambre, al dar a quien por la fuerza, toma de ¢él.

Allah trata a Sus servidores del modo que ellos lo hacen con otros.

Allah perdonara a quien recite este Nombre de Allah muchas veces.




83. AR-RA'UF

EL BONDADOSO
Allah es el Todo-Clemente.

El ha creado todo con Su mano de poder, y El puede extinguirlo, ya que El no necesita de Su
creacion. Este poder e independencia, Su capacidad de percibir la totalidad de las cosas, incluyendo
la rebelion y la negacion en alguno de Sus creados, no impide a El su infinita misericordia y
clemencia. Por el contrario, a pesar de Su capacidad de ver nuestros pecados, de Su justicia, de Su
capacidad de castigar, el hecho de que Fl elige perdonar, comprueba Su infinita benevolencia e
indulgencia.

Aun si a uno le falta fe y su arrogancia no conoce limite, si cree que obtiene su subsistencia por si
mismo y que es el amo de su propio destino, contemple a los animales y a las plantas -ellos son
sordos, mudos, y carentes de mente.

(Como cuidan a sus descendientes? ;Como construyen las aves sus nidos? ;Porqué no se exceden
en alguna direccion que pudiera causar su destruccion, mientras que el hombre lo hace? ;Cual es el
misterio en esa fabrica que es el gusano de seda, quien construye su capullo y produce el mas bello
y suave filamento para vestir, o la pequena abeja que edifica su colmena y produce el mas dulce de
todos los alimentos?

Estos y todos los demas son los signos de la clemencia, misericordia y generosidad a su alrededor.
Pero para el hombre, la manifestacion de la indulgencia de Allah es atin mayor. El ha "...creado todo
y cada cosa para ti, y a ti para El mismo." El ha creado a usted como la mejor de las creaciones,
perfecto, como Su representante - para gobernar, para guiar, para usar Su reino. El le ha dado los
medios para pensar, para hablar, para leer y escribir. El le ha ensefiado aquello que es mejor, y
aquello que es malo, lo recto y lo erréneo, lo licito y lo ilegitimo. Si intenta contar Sus dones y
bendiciones, sera incapaz de hacerlo. Para el creyente y para el infiel por igual, Su magnanimidad,
benevolencia y piedad no tienen limites.

Aquél en quien se refleja la indulgencia de Allah es el que recuerda sus pecados y toma conciencia
que los dones de Allah, llegan a pesar de sus errores; €l intenta servir a la creacion de Allah con su
mente, su cuerpo, y su propiedad.

"Abd ar-Ra'uf" es aquél en quien se manifiestan la misericordia y la compasién de Allah. El es
clemente en todo sentido, excepto acerca del castigo, de acuerdo con la ‘shari'ah’. No obstante que
la justicia de la ley religiosa aparentemente constituye un castigo, en realidad es una gracia, porque
la falta por la cual uno ha pagado, es eliminada.

Quien desee que toda la creacion se muestre afectuosa con €l y viceversa debe recitar
este Nombre repetidamente.

El que desee dominar su colera debe recitar este Nombre de Allah 10 veces. También, si
alguien recita como se ha dicho anteriormente y sopla sobre un hombre enfadado, su ira
pronto quedara dominada -inshaAllah.




84. MALIK AL-MULK

7
5

b
EL POSEEDOR DE LA SOBERANIA

-

Allah es el eterno propietario de Su reino.

El no comparte con nadie ni la propiedad ni el poder, ni el gobierno, ni la preservacion del universo.
No cabe ninguna duda que el universo integro es un reino porque toda la creacion se encuentra
interconectada -como el hombre mismo, cuyas manos, pies, 0jos, mente, corazon y todos sus
organos son unidades individuales, sin embargo aunadas, formando una sola totalidad.

El universo es un todo con partes armoniosas, creadas para un propdsito, que realizan y cumplen.
Allah dice:, ""Yo era un tesoro escondido, Yo deseaba ser conocido; por lo tanto Yo cree, la
creacion."”

Entonces el designio y la funcidn de la creacion es el conocer, el encontrar, y el ser con el Creador.

El hombre es el universo en microcosmos; cualquier cosa que viva en el universo, existe en €él. El es
también la suprema creacion y el representante de Allah. Este es el motivo por el cual El ha
otorgado sobre algunos de Sus servidores, por un lapso prescripto de tiempo, los reinos, la tierra, las
propiedades, las riquezas; y les permite gobernar sobre ellas.

Allah también les ha dado el conocimiento de como regirlas de modo que sus reinos crezcan, que
sus beneficios se incrementen.

El les prohibe seguir a sus egos, a su autoindulgencia, los que solamente les pueden conducir a la
quiebra y al desvio. Si ellos se tornan sirvientes de sus egos y usan la riqueza que ha sido dejada a
su cargo para ellos mismos, todo se perdera a sus muertes. Ellos estaran en bancarrota, aprisionados
en las mazmorras del Infierno. Si los hombres aplican la ley de Allah a Su reino, el cual les es
prestado, y la obedecen igualmente para si mismos, y si ellos gobiernan para Su complacencia y
gastan por Su amor, el verdadero propietario del Reino cambiara el reino temporal que El les ha
otorgado aqui, por el reino eterno en el Més Alla.

"Abd Malik al-Mulk" llega a ser un testigo del poder de Allah sobre Su reino. Al hacerlo toma
conciencia que Allah lo usa como Su representante para regir el universo y en el gobierno de si
mismo.

Esta toma de conciencia le convierte en un servidor perfecto, por lo que las recompensas de Allah se
incrementan hasta las mas elevadas alturas mundanas. Asi, el no depende de nada, excepto de Allah.
Por saber que Allah es el verdadero y tnico Rey, €l intenta solamente ser un auténtico servidor -el
mas alto nivel que ninglin ser humano puede esperar de alcanzar.

Al constante recitador de este Nombre se le garantiza riqueza, autosuficiencia e
independencia -inshaAllah.




85. DHUL-JALAL-WAL-IKRAM

1065

EL MAJESTUOSO Y BENEVOLENTE
Allah es el Sefior de Majestad y Munificencia.

No existe perfeccion que no pertenezca a El, ni bendiciéon 0 honor que provenga de otro que no sea
El. Allah es el poseedor de toda majestad. Nada més hay que pueda siquiera existir por si solo, ni
nada puede sustentarse a si mismo. En Su majestad, asi como El cre6 todo en un instante, El
también puede destruirlo todo en un segundo. ;En que, poder se apoya cuando se rebela contra E1?
Para mostrar Su generosidad El ha otorgado Sus dones y honores. No se los atribuya, ni se
glorifique a si mismo. El honor que El le ha confiado, es para que contemple al Dador del honor, al
verdaderamente Honorable. Todo esta en necesidad de El; todo proviene de El. No obstante, para
atar un hombre a otro, para atar a la creacion entera al resto de la creacion, Allah usa una cuerda
invisible llamada necesidad. El utiliza a cada hombre, a cada creacidon, como un medio, como un
vehiculo para dar a otro lo que precisa. Se ha de tener gratitud al vehiculo por cuyo medio llegan las
bendiciones de Allah, pero se debe conocer la verdadera fuente y dar primeramente todas las gracias
aEl

Porque todos los reconocimientos se deben a El, ya que no solamente sacia nuestras mundanas
necesidades, sino que también nos ha prometido y nos ha ensefiado como obtener Sus bendiciones

eternas. Estas las podemos lograr colocando al alcance de otros y por amor a El, aquellas cosas que
nos confirio6 a través de otras manos.

El Seor de la Majestad y la Munificencia, es uno de esos bellos nombres que no puede ser
atribuido a nadie, sino a Allah. Aquellos que saben han afirmado incluso que es “al-ism al-a'zam’, el
mas grande nombre de Allah.

""Abd Dhul-Jalali wal-Ikram" es el que teme unicamente a Allah, inclina su cabeza unicamente
ante El, y aguarda recibir solamente de El. Este es el signo de la fe del verdadero creyente en la
unicidad de Allah. El no espera nada de los hombres, ni tampoco teme la condenacion que de ellos
le pueda provenir. Para €1, una espada aplicada a su garganta, no es diferente del oro volcado a sus
pies. No sufre ansiedades por aquella, ni se trastorna de alegria por el otro.

Allah es suficiente.

Al constante recitador de este Nombre se le garantiza honor, dignidad y autosuficiencia
-inshaAllah.

86. AL-MUQSIT

0
e




EL JUSTO
Allah es aquel que actua y distribuye en justicia y equidad.

Cuan armoniosa y equilibrada es la creacion: todas las bellezas en el cielo y la tierra - montafias,
mares, puestas de sol, flores - y también ojos para contemplar. ;Si no hubiese nadie para ver, acaso
la creacion de todas estas hermosuras tendria sentido? Si la tierra estuviese mas cercana al sol, todos
nosotros sobre su faz seriamos quemados hasta convertirnos en cenizas. Si estuviera mas lejana, nos
hubiéramos congelado. Cudn correcto es su lugar. Si el oxigeno en el aire hubiese sido mas, o
menos, nos habria dafiado. Allah el Equitativo otorga riquezas a algunos y pobreza a otros. El
confiere poder a algunos, debilidades a otros, valor a algunos, temores a otros. El da aquello que El
da, a los indicados, no obstante que algunos lo utilicen de una forma y otros de diferente manera,
haciéndonos dudar.

Nosotros no sabemos aquello que El conoce, porque solamente podemos registrar lo que se
encuentra delante nuestro, mientras que El ve y sabe la totalidad.

Cuando observamos leyes, orden y armonia en una institucion, en una ciudad, en un pais, los
atribuimos a la existencia de un lider justo e inteligente. Si pudiésemos contemplar el orden
cOSmMIco en nosotros mismos, que somos microcosmos, veriamos la prueba de Allah, el Equitativo.

Allah trata a Sus servidores con equidad. Ni una sola accion meritoria pasa sin ser notada. Cada una
recibe su recompensa.

Desaciertos, errores, injusticias, son corregidos. Cuando los hombres se tiranizan entre si, El toma
del déspota y da al oprimido. Y sin embargo, al hacerlo, El imparte contentamiento a ambos.
Solamente Allah puede hacer esto.

Se ha transmitido en un Hadiz que el Profeta (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con él),
sonri6. Hz."Umar (Quiera Allah ser complacido con ¢l) pregunto, "...;Qué es lo que te divierte, Oh
Mensajero de Allah?". El Mensajero de Allah contestd, "Veo dos hombres de entre mi gente que
estan delante de Allah El Més Elevado. Uno dice, "Oh Sefor, quita a este hombre aquello que es
mio por derecho!". Allah El Mas Elevado dice al otro hombre, "Entrega a tu hermano aquello que le
pertenece". El usurpador responde, "Oh Sefior, no tengo buenas acciones con las cuales pagar a este
hombre.' Allah se vuelve al damnificado y le dice, ";Qué debo hacer a tu hermano? El no dispone
ya de nada para darte.' El damnificado dice, "Oh Sefior, permite que ¢l tome algunos de mis
pecados." Con lagrimas en sus ojos, el Mensajero de Allah dijo, "Ese es el Dia del Juicio Final; esa
es la jornada cuando cada hombre deseara que sus culpas pesen en la cuenta de otros". Luego
continu6: "Después que el damnificado ha rogado que el usurpador se haga cargo de algunos de sus
propias faltas, Allah le pide que levante su cabeza y contemple el Paraiso. El dice, *Oh mi Seiior,
veo ciudades de plata y palacios de oro, tachonados de perlas. ;Para qué profeta, qué santo, qué
martir, son estos palacios?. Allah ¢l Mas Elevado, dice, *Son para aquellos que pueden pagar su
precio". El damnificado dice, ;Quién podria llegar a solventar su valor?' Allah dice, "Quizés ta
puedas.' El hombre dice, ";Como, Oh mi Sefior? Yo nada poseo. ;Qué podria hacer para ganar el
precio del Paraiso?’

Allah al-Mugsit dice, "Mediante otorgar el perdon a tu hermano, a través del abandono de tu
reclamo de lo que €l te habia sacado'. El damnificado dice, Yo le perdono, mi Sefior. Ya no deseo
mi derecho’. Allah el Mas Misericordioso, el Mas Generoso, dice, ‘Entonces toma la mano de tu
hermano y entren ambos en Mi Paraiso.' Luego el Mensajero de Allah dijo, "Temed a Allah y temed
haceros dafio el uno al otro, y haced la paz entre vosotros, ya que Allah El Mas Elevado hara la paz
entre los creyentes en el Dia del Juicio Final."

"Abd al-Mugsit" es el que posee el perfecto sentido de la medida, el que ve las cosas con rectitud
y el que la demanda. Por sobre todo, ¢l se exige imparcialidad a si mismo.

El no reclama justicia de otro para si mismo, sin embargo El la busca para otro, de aquél que ha
obrado con arbitrariedad. El ampara al que ha de ser protegido. El ayuda al que debe ser asistido. El



eleva a las alturas a los que merecen ser encumbrados. El Profeta (Que la Paz y las Bendiciones de
Allah sean con ¢l) dice, "Los justos estaran de pie en pulpitos de luz divina en el Paraiso."

A quien recite este Nombre diariamente con constancia, Allah le protegera de dudas
dafiinas creadas por Shaytan. Si se recita 700 veces con un prop6sito determinado, éste
se cumplird - inshaAllah.

87. AL-JAME'

EL QUE JUNTA

Allah es el Recolector de cualquier cosa que El desea, dondequiera que es Su voluntad.

‘Jama'a' significa reunir cosas que estan dispersas. Allah las agrupa sin importar que sean parecidas
o diferentes, o aun opuestas.

Allah ha congregado dentro de este universo, espacios, galaxias, estrellas, tierras, mares, plantas y
animales, cosas cuyas naturalezas, tamafios, formas y colores son diferentes. Allah ha juntado en los
cuerpos de las criaturas que El ha creado, entidades opuestas como el fuego y el agua, el aire y la
tierra, el calor y el frio, la humedad y la sequedad. El ha acopiado seis millones de células en una
gota de sangre. El cuerpo posee células incalculables, todas moviéndose, buscando, encontrando,
rechazando, creciendo, dividiéndose, muriendo, -cada una, una vida, una entidad en si misma. El ha
combinado todas estas células en el cuerpo con Su conocimiento y Su poder. El las puede
desparramar dentro de los mas lejanos rincones del universo y recolectarlas nuevamente. Asi es
como nuestros cuerpos, descompuestos, disgregados a la muerte en la tierra, dentro de las aguas y
en los aires, seran reagrupados en el Dia de la Resurreccion. Asi serd con los cuerpos de billones y
billones de hombres. Sus vidas, sus mentes, sus almas retornaran a ellos, y seran congregados en el
campo de Arafat en el Dia del Juicio Final. Allah juntara al pecador y al puro, al tirano y al
oprimido, al bueno y al malo, cara a cara, y los juzgara. Luego El reunira Sus amigos dentro del
Paraiso, y Sus enemigos dentro de Su Infierno.

Asi como Allah combina las células del cuerpo de un hombre, El pone al hombre junto con sus
acciones en el sendero a la eternidad. Los inicos camaradas de uno son sus propios hechos. En su
negligencia usted no ve como la carne, el corazon, la mente, el alma, estan reunidos, ni los miles de
"mi"es y "yo"es y "mio"s, viviendo juntos dentro suyo.

Tampoco percibe los billones de unidades combinadas dentro de su cuerpo. Y menos registra que
sus hechos conviven con usted, ni el Infierno, ni el Paraiso que estan a su alrededor.

Su preocupacion con este mundo, -comer, beber, buscar mas y mas para comer, para tener, para
disfrutar, su esclavitud a las manos de su carne y de su ego- le han hecho desatento a cualquier otra
cosa. Unicamente cuando el ave del alma vuele desde la jaula de la carne se evaporara este suefio, y
usted se encontrara a si mismo a solas con sus acciones. Entonces vera alli a este inico compaiiero a
quien estrecha y aprieta contra su pecho. ;Sé trata de algo tibio y amistoso o esté lleno de serpientes
y escorpiones, y de espinas envenenadas? En ese momento usted sabra que lo que presumia tan
bueno, era el Infierno, y que lo que usted pensaba era sufrimiento, se trataba del Cielo.



"Abd al-Jami" es aquél en cuyo ser el caracter visible, la moral y las verdades escondidas del
corazdn se hallan combinadas dentro de una unidad. Tanto su exterior como su interior son bellos.
Las manifestaciones de todos los preciados nombres de Allah se encuentran congregadas dentro de
él. El posee la capacidad de reunir lo que es disimil, diferente y opuesto, dentro y fuera de si mismo.

Si la familia o parientes de uno estan dispersos debe purificarse a la hora de Duha y
levantando la mirada hacia el cielo decir este Nombre 10 veces. Pero debe contarlas con
los dedos de tal modo que cada vez que lo diga doble un dedo hasta que los diez estén
doblados. Después debe pasar las manos por la cara. Haciéndolo asi los miembros
dispersos de su familia pronto se reuniran inshaAllah.

Si alguna pertenencia se ha extraviado recitad abundantemente este Nombre, haciéndolo
pronto se encontrara -inshaAllah.

88. AL-GHANI

EL QUE ESTA LIBRE DE NECESIDAD
Allah es el Opulento que es auto-suficiente.

Su esencia y atributos no guardan relacion con ninguna otra cosa. Alguien cuya vida y perfeccion
dependen de otro, precisa ganarse esa existencia. Solamente Allah no necesita, ni tampoco precisa
ganar. Sus riquezas son independientes de otros, y sin embargo todo lo demas es dependiente de El.

Allah dice en la Surah Muhammad, v.38 (47:38):
... Allah es Auto-Suficiente y ustedes son necesitados.

Algunos hombres que se ven a si mismos como superiores al resto de la creacion, caen dentro del
lastimoso estado de la arrogancia y vanidad. No son capaces de ver y estar agradecidos por el honor
de haber sido creados como la creacion suprema y por ello recibird la funcion de “khalifah' -regente-
en el universo.

La verdadera supremacia del hombre depende de sentir gratitud y ser humilde, sirviendo a los
servidores de Allah y a lo que Allah haya colocado a su cargo. Los arrogantes, por el contrario,
empujan sus vanidades hasta el punto de negar a su Creador, su Sefior. En su orgullo, no pueden
aceptar el ser servidores de Allah, no obstante ello jno ven nada malo en ser esclavos el uno del
otro!

No pueden darse cuenta que ain para vivir precisan el aire de Allah, el agua, y la nutricién; como
alimento para sus almas, necesitan adoracién. De hecho, en toda la creacion, no existe nadie cuyas
indigencias sean mas grandes que las del hombre. No hay otro sino Allah que sea lo suficientemente
rico como para satisfacer todas estas necesidades. Si Allah ha enviado Sus Libros y sus profetas, y
establecido religiones para ensefiar a los hombres qué hacer y qué no hacer, no es por Su
requerimiento, es por el de los hombres: para permitirles existir en este mundo y en el Mas All4 tal
y como fueron destinados a hacerlo. Aun los hombres de ciencia, socidlogos y economistas de hoy
en dia afirman que las prescripciones, cdnones y leyes religiosas de Allah conducen a los hombres a



la mejor existencia, fisica, moral y econdmica. Sin duda, todo cuanto Allah ha creado y ordenado es
beneficioso.

El ser un servidor de Allah es el mas alto nivel al cual un ser humano puede aspirar. Cuando
nosotros alabamos a nuestro Profeta, el Amado de Allah (Que la Paz y las Bendiciones de Allah
sean con ¢l), decimos “abduhu wa rasuluhu'- Su servidor y Su mensajero. El buen servidor de
Allah sabe que Allah no necesita un servidor, ni tampoco El precisa ser servido. A El no le es
menester nada. El igualmente entiende que su propio deber es el servir a los servidores de Allah y a
Su creacion, incluyéndose el mismo. No obstante que en realidad a Allah no le son indispensables
servidores para secundar a Sus servidores - ya que como Saciador de las necesidades, El Mismo les
sirve- El honra a quienquiera que El elige para aparecer como medio, a manera de herramienta de
Su servicio para Sus servidores.

En realidad, el buen servidor se sirve solamente a si mismo al servir a Allah. Porque obtiene el mas
grande de los dones, al acercarse a Allah, al conocerLo, al encontrarLo, y al ser con El.

Servicio y fidelidad (la cualidad de ser un "Mu’min') se convierten en un comun denominador, un
nombre y atributo compartidos, y de esta forma el tinico medio para que el servidor conozca a su
Sefor. Cuando Allah se dirige a nosotros en Su Cordn como "Oh vosotros que creéis," o "Oh tu
el creyente," El nos llama con Sus propios atributos, con Su propio nombre, “al-Mu'min’, uno de
Sus 99 bellos nombres.

La fe es un tesoro de las riquezas de Allah. El fiel es el més rico entre los hombres, porque sabe que
no necesita nada de nadie mas, excepto de Allah, el unico y verdadero Opulento.

""Abd al-Ghani" es el rico que es provisto con la satisfaccion de todas sus necesidades sin tener
que pedir a Allah. El cumple con todos sus deberes de servidumbre, no a fin de recibir beneficios de
Allah, sino solamente porque ellos han sido ordenados por Allah.

A quien diga este Nombre 70 veces diariamente, Allah le garantiza bendiciones en su
riqueza y autosuficiencia -inshaAllah.

El que esté envuelto en cualquier enfermedad fisica o espiritual o alguna dificultad,
debe decir este Hermoso Nombre muchas veces y soplar sobre todo su cuerpo. Pronto se
aliviaré su dificultad -inshaAllah.

89. AL-MUGHNI

EL QUE SATISFACE TODAS LAS NECESIDADES
Allah es el Enriquecedor.

Allah hace rico a quienquiera que El desea, y a quienquiera que es Su voluntad, lo torna pobre.
Luego El puede disponer que el rico se haga pobre, y que el pobre enriquezca. Unos disfrutan en sus
riquezas y otros sufren en su pobreza. Muchos se vuelven vanidosos en sus riquezas, algunos se
tornan vacilantes y reclaman injusta su pobreza. Nosotros lo ignoramos, pero solamente El sabe qué
es lo bueno para nosotros. Uno ha de considerar que la pobreza y las riquezas, asi como otros



aspectos de nuestras vidas no son sino una prueba de toque, que indica nuestro grado de pureza.
Uno ve en algunos fidelidad, confianza, y sumision, en otros, objeciones y rebelion.

Esta vida es un terreno de pruebas. Cada uno de nosotros viene aqui para mostrar su verdadero
valer. Nuestra cuenta bancaria no mide quienes somos ni qué somos. Hay riquezas mas grandes que
todas las fortunas de este mundo; las tltimas pueden ser gastadas, perdidas, arrebatadas por otros, y
seran ciertamente dejadas atras cuando nos encontremos con nuestro Sefior. Pero las verdaderas
riquezas son el conocimiento y la fe, los que no disminuyen al gastarlos, ni se devaltian con el paso
del tiempo. Ellos son nuestros companeros en el sepulcro y en el Mas Alla. El propdsito de nuestras
vidas es pasar este examen.

Allah prueba a algunos con las riquezas y a otros con la pobreza. Lo importante es la sumision a la
voluntad de Allah. Las riquezas de este mundo tientan a uno a rebelarse y a ser arrogante. La
pobreza lo empuja a uno a dudar y a quejarse. Es arduo para el rico ser humilde, mientras que el
pobre lo es. Es dificil para el pobre la aceptacion y el ser generoso, pero le es accesible ser devoto.

El Profeta (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con ¢€l), dijo, "Mi pobreza es mi orgullo". La
prueba no es un simple examen. No es suficiente que el rico sea humilde para pasarla, ni que el
pobre confie en Allah y acepte su condicion. El rico ha de saber ser agradecido y considerar que sus
riquezas no le son propias, mostrando su gratitud mediante su generosidad. Los pobres han de
trabajar duro para mejorar su situacion, y no obstante sus esfuerzos, admitir su penuria. Este es el
verdadero significado de la confianza en Allah, quien dice, "Yo no cambiaré, la suerte de quienes no
la modifican ellos mismos."

Los pobres que aceptan su condicidon, que estan contentos con lo que poseen, que no son envidiosos,
son ricos. Los ricos que son miseros, ambiciosos, que desean mas, son pobres. El paciente esta
destinado al Paraiso, e igualmente el rico agradecido y generoso.

En cierta oportunidad un devoto puro pregunt6 a un hombre con conocimiento cudl debia ser la
actitud de aquél a quien Allah hubiera conferido riquezas y la de uno al que Allah le hubiese dado la
pobreza. El sabio dijo que el rico debia mostrar su agradecimiento y que el pobre deberia ser
paciente. El creyente puro replico jque los perros en su aldea se comportaban de esa forma! El
sabio, molesto, le preguntd entonces, qué pensaba €l que habrian de hacer. El creyente puro
contestd, "El pobre debe ser agradecido, y el rico debe donar todas sus riquezas."

""Abd al-Mughni" es el servidor de Allah que ha sido hecho totalmente rico, tanto materialmente
como espiritualmente, de modo que se convierte en un instrumento de la satisfaccion de las
necesidades de los indigentes. El también se proyecta como un ejemplo para que otras gentes ricas
hagan lo mismo. El se transforma en un medio de distribuir las riquezas de este mundo y del Més
All4, para los elegidos de Allah.

Quien invoque este Nombre 1111 veces, conseguira riqueza tanto material como
espiritual -inshaAllah. Esto debe hacerse tras la oracion de Fajr o Isha. Ademas se debe
recitar el sura Muzamil conjuntamente.

90. AL-MANT'



EL QUE DIFICULTA
Allah es el que desvia el dafio de Su creacion.

El hombre no es capaz de realizar, y sin embargo nosotros no somos capaces de comprender esto.
Nosotros deseamos, ponemos nuestra energia e intentamos obtener aquello que ambicionamos y
que es nuestra voluntad. Nuestras ansias no conocen fin, y nuestros planes, calculos y esfuerzos
para obtener lo que anhelamos no tienen limite. Pero la obtencion de estos deseos depende de
muchas causas, efectos y motivos. No siempre logramos todo cuanto aspiramos y por lo cual hemos
trabajado. Las causas que producen resultados y los llevan a cumplirse dependen de la
manifestacion del atributo de Allah de “al Mu'ti', el Otorgador. Cuando nuestros afanes no se dan, es
una manifestacion del atributo de Allah de “al-Mani™' el Obstructor. En ambos casos, lo que ocurre
es lo que estaba prefijado a pasar de acuerdo con el destino fijado por Allah; uno conoce su propio
destino solamente después que se verifica.

Allah al-Khabir es consciente de nuestros deseos. Allah al-Ghani posee infinitos lugares
conteniendo tesoros que tienen lo que nosotros ansiamos. Allah al-Karim no retiene aquello que
anhelamos. Allah al-Qadir es capaz de procurar instantdneamente aquello que nosotros
ambicionamos. Allah es el Mas Rico, Mas Munificente, el Mas Poderoso, el Mas Justo.

Si nosotros no recibimos lo que aspiramos, no es porque El no lo sepa, ni porque El no lo posea, ni
porque El no pueda permitirse darnoslo; ni tampoco es El incapaz de entregarnoslo. El es perfecto,
libre de todo defecto. No obstante que la razon pueda ser desconocida para nosotros, hemos de creer
que si no recibimos aquello que es nuestro afdn y nuestra voluntad, es porque constituye lo mejor
para nosotros.

Es como si hubiese un padre perfecto que ama y protege profundamente a sus hijos. El es sabio,
rico, generoso y amable, no solamente para con sus hijos y su familia, sino para todos. Si €l impide
que uno de sus hijos coma demasiado, o que ingiera una fruta verde, o que juegue con un juguete
peligroso, ;podemos llamarle falto de compasion? Ciertamente ¢l evitd que su hijo comiese o
hiciese algo pensando en lo mejor para el nifio. Sin duda la piedad de Allah es infinitamente
superior a la del mas compasivo de los padres.

Allah dice en la Surah Baqarah, v.216 (2:216):

... y puede ser que tu odies una cosa aunque sea
buena para ti, y puede ser que tit ames algo aunque
sea malo para ti; y Allah sabe, pero tu no.

"Abd al-Mani" es el que ha sido preservado por Allah de lo dafioso para ¢l. A su vez, ¢l protege a
los que se encuentran a su alrededor de cosas perjudiciales, aun cuando ellas pueden aparecer de
formas tan atractivas tales como la riqueza, la fama, la belleza, la alegria, etc.

Si alguien ha discutido con su esposa o esposa debe recitar este Nombre 20 veces
tendido en la cama: si Allah quiere, la disputa se resolvera y, en su lugar, surgiran el
amor y el afecto. El continuo recitador de este Nombre estard protegido contra toda
calamidad.

Si se recita con algiin propoésito legitimo, se materializard. inshaAllah.




91. AD-DARR

EL QUE PUEDE CAUSAR PERDIDA

Allah es el creador de lo dafioso y de lo malo asi como El es el creador de lo bueno y de lo
beneficioso.

El atributo de “ad-Darr', el Creador del Mal, es generalmente concebido junto con el atributo de "an-
Nafi", el Creador del Bien. Ninguno de los dos nombres aparece en el Coran. Pertenecen a los
atributos de Allah. Algunas veces los dos atributos son inseparables. Lo que es veneno para uno es
medicina para otro. Lo dulce para uno es amargo para otro. Pensamos que el alimento nutre por si
mismo y que el veneno mata por si mismo. Creemos que el responsable del bien o del mal es un
hombre, o un angel, o el Diablo, mientras que todo cuanto ocurre es por la voluntad del Poder
Eterno.

No obstante que Allah ha creado el mal asi como el bien, El también nos ha ensefiado a optar por el
bien y a escapar del mal. El nos ha dado el poder de la discriminacion, nos entregd una voluntad, y
libertad para elegir. De toda la creacion, solamente el hombre posee voluntad. Por medio de ella,
Allah ha separado a la humanidad en dos porciones: los buenos haciendo el bien y siendo
conducidos hacia ¢él, y los malos haciendo el mal y siendo conducidos hacia el mal. Esto -con
conocimiento, con su voluntad- lo hacen los hombres mismos.

Allah El Mas Elevado es "Halim', gentil, y El es “Sabur', paciente.

El no destruye a los que han optado por el mal. El sigue alimentandoles, permitiéndoles disponer de
tiempo, de modo que tengan la posibilidad de cambiar, lo que algunas veces hacen: los buenos para
empeorar o los malos para mejorar. Todo ello es una prueba. El examen final es en el momento que
uno inhala su ultima respiracion. Sin duda, si una pared esta fisurada e inclinada hacia la derecha, a
medida que el tiempo pase, se torcerd mas y finalmente colapsara sobre ese costado. Pero,
raramente, justo cuando la pared estaba por caer hacia el flanco sobre el que se ladeaba, ocurre una
cosa inusual. Un huracén, un terremoto, o bien enderezard la pared o hara que se derrumbe hacia el
otro lado. De igual manera los que se rebelan, los que no creen, que se convierten en juguetes en las
manos de sus egos y en las garras del Diablo, un dia pueden sentir los dolores del temor de Allah y
tomar el recto sendero. O pueden aparentar que son como los que siguen el recto sendero -devotos,
compasivos, y generosos; pero comenzar a complacerse consigo mismos, hacerse arrogantes, pensar
que son mejores que otros- y resultar rechazados de la misericordia de Allah como lo fue el
arrogante Diablo.

Sin duda el sufrimiento por que pasamos, los perjuicios que nos vienen, son solamente nuestra
propia culpa. No obstante que Allah cre6 el mal y nos ordend evitarlo, y nos lo prohibio, corremos
detrés de las cosas que se encuentran vedadas. Esta es la prueba. Pensamos que el Diablo es una
horrible criatura. Pero muestra su fealdad unicamente a los que lo detectan. Cuando viene a tentar,
aln a los santos, como aparecié a Jesus Cristo (Quiera Allah bendecirle), se presenta adoptando las
formas de una hermosa mujer.

Allah ha manifestado Su atributo de Creador de lo Dafioso en el Diablo y en los que le siguen; El
cred el Fuego del Infierno para ellos. No obstante que Allah cre6 el mal, la causa de que llegue, es
solamente usted mismo. Si le toca la bancarrota es a través de su deshonestidad o ambicion
desmedida, o incapacidad. Si le arriba una enfermedad, por lo general es debido a su descuido o su



negligencia de su cuerpo. A pesar que Allah ha creado el mal, el que lo desea, trabaja por €l y
finalmente lo obtiene, es el servidor mismo. Algunos obran como advertencias para los demas, otros
aprenden de sus propias lecciones. Practicamente no existe nadie que no haya resbalado dentro del
pecado alguna u otra vez; el que sufre por ello es el que se educa en sus propios errores, ya que ese
constituye el mejor de los arrepentimientos.

No obstante, algunas veces Allah El Mas Elevado coloca un velo de dolor y sufrimiento sobre los
que El ama y los que Lo aman, para ocultarlos de los ojos de otros.

Esta es una bendicion de Allah otorgada por medio del padecimiento. Allah usa las dificultades y el
dolor como medios para instruir a Sus servidores. Si no existiese nada negativo, perturbador o
doloroso en el mundo, y si los hombres no fuesen afligidos por estas cosas, ;coémo podrian haber
ganado condiciones tan benéficas como la paciencia, la perseverancia, el coraje, y la constancia?

Cuando uno se encuentra afligido con el sufrimiento, el temor, la enfermedad, o la pobreza, sepa
que no existe otro sino Allah que pueda disiparlos. Cuando uno se halla bendecido con la felicidad,
la salud, el éxito y riquezas, nuevamente solamente El puede sostenerlos. Por ello, ya sea en salud o
enfermedad, en alegria o tristeza, usted esta destinado a someterse y tornar inicamente a El, porque
tanto lo bueno como lo malo provienen de la misma fuente. Ambos son verdaderos y justos.

No obstante esto no significa que uno ha de abandonarlo todo en las manos de Allah. Se deben
buscar las causas creadas por nosotros, o por otros e intentar colocar las cosas en su lugar de un
modo legitimo. Hacerlo no implica falta de fe en el Creador del bien y del mal. Constituye la mejor
forma de adoracidn bajo las circunstancias.

"Abd ad-Darr" es un testigo del Unico que ejecuta lo que El desea realizar cuando es Su voluntad
hacerlo. El recibe la ensefianza del misterio del secreto de la unidad de todo cuanto ocurre. El sabe
que el mal asi como el bien provienen de Allah y que tanto lo malo como lo bueno han de ser
bienvenidos.

Quien diga este Nombre 100 veces la vispera de Jumu'ah, quedaré protegido contra toda
calamidad fisica y espiritual. Esto también le conducira cerca de Allah -inshaAllah.

92. AN-NAFI

2R

w
[ ]

EL QUE CONCEDE BENEFICIOS
Allah es el creador del bien.

Allah ha creado al hombre como lo mejor de Su creacion y le ha conferido dones que le hacen unico
y superior al resto de ella. Los mejores dones que El ha dado al ser humano son el intelecto, la
conciencia, y la fe. Estos son los medios por los cuales El nos ensefié a discriminar y elegir para
nosotros mismos lo mejor de Su creacion. El hombre es también inico en que €l posee una
voluntad, la tnica en el universo con excepcion de Allah. Su pequeiia voluntad puede ser solamente
controlada por la mas grande de Allah. Esta limitacion significa que no somos dejados libres ni y
abandonados a nosotros mismos.



Allah ha dado libertad solamente al hombre para ver si €l se somete a la voluntad de Allah, ser el
mejor de la creacion, gobernar en Su nombre y poseer lo mejor del universo, o si €l se rebelara,
causara su propia caida, y serd rechazado de la misericordia de Allah, como lo fue el Diablo. La
capacidad humana de elegir entre el bien y el mal, no es una prueba para que Allah vea como se
comportara Su servidor. Allah creé nuestros destinos antes que El nos diera la vida; por lo tanto, El
sabe.

La misericordia de Allah nos llueve continuamente, como lo hace todo cuanto de bueno El ha
creado. Nuestra voluntad no puede traernos nada que esté destinado a alguien mas, ni logra impedir
que algo que forma parte de nuestro destino se cumpla. Tampoco somos capaces de escoger, porque
a menudo aquello que elegimos se desliza de nuestras manos, y lo que no deseabamos nos ocurre.
Atn si tenemos lo que ambicionamos, nos habria llegado de cualquier manera.

Cuando el hombre mira al universo, lo que ¢l percibe, es la voluntad de Allah, aquello con lo cual ¢l
ve, es la voluntad de Allah, lo que ¢l comprende de cuanto registra, es el designio de Allah, lo que ¢l
aparentemente ha elegido, es el deseo de Allah. Su pequefia voluntad consiste en ser capaz de abrir
sus ojos para recibir todo el bien que Allah ha planeado para €1, o cerrar sus o0jos y no obtener nada.
Es como si los tesoros de Allah se estuviesen volcando continuamente, como una lluvia bendecida.
Tenemos que estar atentos para recibirla. Si no estamos alli, serd desperdiciada. Para estar presentes,
tenemos que expandir nuestros 0jos, mentes, corazones, y manos. Hemos de estar prestos,
despiertos, conscientes. Asi es como captamos y adquirimos los bienes que Allah ha creado.

"Abd an-Nafi" es el que ve y recibe el bien que Allah ha creado y estd encargado de distribuir las
generosidades de Allah -las mas grandes de las cuales son el conocimiento y la fe- a los que son
merecedores de lograrlas. El es como Khidr(1), y sigue su sendero y ejemplo.

(1) al-Khidr, a menudo ha sido relacionada con el "servidor de servidores" que se aparece a
Moisés en Coran, XVIII (sura "La Caverna'’), 65 ss.: "Encontraron a un servidor de nuestros
servidores a quien habiamos..." Ibn 'Arabi y el Khezr.

Quien tenga intencidon de embarcar o subir a cualquier otro medio de transporte debe
leer este Hermoso Nombre muchas veces y quedara protegido contra todo riesgo.
-inshaAllah.

Si se dice 41 veces antes de una tarea, se llevara a cabo de forma eficiente -inshaAllah.

Si se dice antes del coito, Allah garantiza hijos buenos y piadosos.

93. AN-NUR

S/ -:
V“

Allah es la Luz que es difundida sobre la creacion entera, haciéndola visible.

Asi como esta Luz es responsable de tornar visible lo sensible, también permite conocer lo
concebible. La luz que muestra lo perceptible es la luz de la fe y de la sabiduria, y el ojo que la ve



es el ‘basirah’ el ojo del corazon. Esa Luz es la luz de la existencia; la no-existencia es oscuridad.
Esa Luz se hace visible a si misma asi como hace que todo lo demas lo sea. Esta Luz es la luz que
trajo la manifestacion desde la oscuridad de la no-existencia. No hay un solo atomo entre todas las
cosas que viven en los cielos y en la tierra y en aquello que se encuentra entre ellos que no apunte a
la existencia de su Creador,

"...la Luz de los cielos y de la tierra'.
(Surah Nur, v.35, 24 - 35).

El sol difunde la luz sobre el cielo y la tierra, permitiéndonos ver las cosas alrededor nuestro
-grandes y pequenas, de diferentes formas y colores- capacitindonos para identificar aquello de lo
cual podemos beneficiarnos y esto que nos puede perjudicar. En esa luz nosotros encontramos
nuestro camino y vemos los hoyos y los pantanos. De la misma forma, Allah nos ha conferido la luz
de la fe, que nos muestra el recto sendero de la salvacion y los hoyos y los pantanos de la
infidelidad, del pecado y de la rebelion. El sol de la fe en el corazon del creyente le hace hermoso
de facciones y bello de caracter. La luz de la fe elimina la oscuridad de la infidelidad y del pecado
dentro y fuera, trayéndonos a la luz de la verdad, de la salvacion, y de la serenidad.

El diablo, y nuestro propio demonio, el ego, son ladrones que gustan de operar en la oscuridad y de
penetrar en casas oscuras. Ellos no entraran en la divina casa, el corazon iluminado por la luz de la
fe.

El umbral al corazon es la mente; la luz de ese umbral es el conocimiento; esa luz cierra el paso a la
maldad de la ignorancia, la imaginacion, la hipocresia y la arrogancia. El alma precisa la luz y
detesta la oscuridad. Asi como la luz del alma es conciencia, su oscuridad es la negligencia.

Usted que gasta tanto de sus esfuerzos y riquezas para iluminar su vida material con artefactos de
luz, deslumbrantes joyas y brillante ostentacion, ;porqué apaga la luz de su corazén? ;No vé, que
puede hacer que se acostumbre a la oscuridad y se torne ciega como el murciélago? Si los ojos de su
cabeza se vuelven ciegos, alguien podra conducirle de la mano en el camino; pero aquél cuyo
corazdn esta ciego no puede ser conducido y se perdera en la eternidad.

"Abd an-Nur" es el servidor de Allah que ha recibido la bendicion de una respuesta a la plegaria
del Profeta Muhammad (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con €l), ""Oh Mi Sefior, dame
luz," y que ha llegado a conocer el secreto del versiculo del Coran, "Allah es la Luz de los cielos y
de la tierra". El sabe que toda existencia, conocimiento, pensamiento y sentimiento provienen de
esa luz, y que toda existencia y conocimiento en el universo no son nada sino esa luz.

El corazon de cualquier persona que diga este Nombre 1001 veces, después de recitar el
sura an-Nur, se iluminaré con la Luz de Allah -inshaAllah.

94. AL-HADI

O A/
V-
™

EL QUE GUIA

Allah es el que crea la guia, conduciendo a Sus servidores al bien, a la generosidad y la satisfaccion
de sus necesidades.



El guia primero a Sus mejores servidores al conocimiento de Su esencia. Luego El guia sus otros
buenos servidores a contemplar en su creacion las cosas que manifiestan Sus atributos. El guia cada
criatura hacia aquello que le es necesario para su existencia.

Allah dice en la Surah Ta-Ha, v.50 (20:50)

Nuestro Serior es El que da a cada cosa su naturaleza, luego
la guia (al conocimiento, para satisfacer sus necesidades).

El resultado de esta guia es la fe. Lo opuesto de la guia es el ser conducido al desvio, cuyo resultado
es la infidelidad.

El hombre est4 hecho como los platillos de una balanza. Tiene el potencial para ir hacia un lado o
hacia el otro. Por lo tanto para que se mueva hacia el costado de la fe o hacia el costado de la
infidelidad, ha de haber alglin peso colocado, ya sea en uno de los platillos de la balanza, o en el
otro. Allah es el unico que ha creado la guia y la desviacion. El es el creador de las causas de la fe,
que deleita el corazon, y de la infidelidad, que deleita al ego. El deleita a quienquiera que El desea y
conduce al desvio a quienquiera que El desea.

Nadie puede conducir al desvio a quien haya bien sido guiado por Allah. Y nadie puede conducir al
recto sendero al que Allah ha desviado. Pero Allah no conduce a su servidor al desvio por la fuerza
o sin motivo. El conduce al hombre a la perdicion solamente cuando él mismo malogra su voluntad
y torna su potencial hacia la infidelidad.

Sin embargo, en el hombre, la fe es esencial, fundamental. La infidelidad, por el contrario, es solo
incidental y accidental.

La fe es esencial en el hombre. Allah reunié las almas antes de la creacion en el reino de los
espiritus y les preguntd, ";No soy Yo vuestro Sefior?" y todos nosotros contestamos, "jSin duda!"
Asi es que nuestras almas tienen un pacto con Allah. Podemos no recordar la promesa de nuestras
almas, pero ello no invalida el pacto. Este acuerdo con Allah antes de nuestra creacion, constituye el
motivo por el que Allah nos guia, y la razén de los dones para cada alma. El nos ha concedido un
cuerpo perfecto para vivir en €l, sustento para el mantenimiento de ese cuerpo, y una mente para
percibir cosas que nos recuerden Su existencia y nuestro pacto con El. El nos ha dado los Libros, los
Mensajeros, los profetas y santos y hombres de conocimiento, para recordar, para ensefiar, para
confirmar este convenio. A medida que el hombre lo desea, que es su voluntad, y que permanece en
¢l, la guia de Allah siempre aumentara.

El que es bien guiado, conoce la verdad, la respeta y la acepta.

Preferira la muerte antes que la aplicacion de la falsedad, que constituye injusticia y tirania. Aun si
tuviese interés, fuerzas, y apoyo para ir en contra de la verdad, no lo haria. El dice tinicamente la
verdad, la escucha, vive por ella y por ella muere. Ese es el bien guiado.

""Abd al-Hadi" es el servidor de Allah que ha recibido la respuesta a su plegaria

"Guianos por el recto sendero"
(Fatiha, v.6, -1:6-),

El sabe el secreto del bello nombre de “al-Hadi', y asi se hace un instrumento para la salvacion del
hombre. El ha sido encargado de hacer cumplir la verdad: aquello que Allah ordena, y aquello que
Allah prohibe.

A quien levante las dos manos al tiempo que eleva la mirada hacia el cielo y recita este
Nombre varias veces, tras lo cual se pasa las manos por la cara Allah le garantiza guia
completa y asociacion con los devotos y piadosos -inshaAllah.




95. AL-BADI

EL INVENTOR

Allah es el Originador de la creacion, a la que cre6 sin modelo ni material.

El no necesita conocimiento previo para pensar, o previamente investigar, ni descifrar. El inventa la
primera de cada cosa en la creacion. No habia nada antes de El, de modo que El no se parece a
nada; todas las cosas fueron hechas después por El - tinicas, sin par, inigualadas por ninguna otra, y
de ninguna manera similares a El. Todo cuanto El crea es una maravilla, un asombro, ya que El se
origind de la nada. Como las creaciones originales, todas las cosas continuamente creadas, son
diferentes una de otra. No obstante asemejarse entre si, también son diferentes una de otra. No
existen dos hombres que sean iguales.

Un hombre se maravillaba ante el califa Hz.Umar (Quiera Allah estar complacido con €l) acerca del
juego de ajedrez. "Mira a este tablero, que no es mas grande que un pie cuadrado," dijo. ";jUn
hombre puede jugar miles de juegos sobre €l, y ninguna sera igual al otro!"

Hz. "Umar (Quiera Allah estar complacido con él) dijo, ";Porque no miras a la cara de un hombre,
que es mas pequeia que el tablero de ajedrez? No obstante que los ojos, la nariz, la boca, se
encuentran siempre en el mismo lugar, si miras a millones de hombres, no encontraras dos iguales.
Y cuando se afiaden las variedades de expresiones, no hay fin a las diferencias, asi como no hay fin
al poder, la sabiduria y la originalidad de Allah El Mas Elevado."

La atencion y la curiosidad son dos de los grandes dones hechos al hombre. Todo el conocimiento,
la ciencia, la industria, son invenciones producto de estas cualidades. El hombre no puede inventar
ni originar; todo cuanto €l puede hacer es descubrir cosas que Allah ha creado previamente. Al
observar el hombre los fendmenos con su atencion e investigarlos con su curiosidad, viendo el
modelo del ave y del pez, y utilizando los minerales y los materiales que le son disponibles, ¢l
descubre los aeroplanos y los submarinos. Algunos se detienen alli, prosperando con las ganancias
materiales y la fama, haciéndose arrogantes, pensando que ‘ellos’ han inventado y que ‘ellos' han
creado. Bendecidos son los cientificos e inventores que usan su €xito como una introduccion al mas
grande ¢éxito de recibir el amor de Allah en sus corazones; ellos ven la Mano del Poder de Allah el
Originador y de Allah el Todo-Poderoso, quien los ha utilizado como herramientas para producir sus
descubrimientos.

Qué bien han dicho los sabios, "Los que trabajan con la divina sabiduria son luz, los que practican
el conocimiento son guias, los que dan sano consejo son lamparas, los que piensan y saben estan
vivos, los que son ignorantes, estan muertos."

"Abd al-Badi" es el testigo de que Allah El Mas Elevado es el creador de todas las cosas en su
esencia, atributos, y acciones. A ¢l le son otorgadas las capacidades de saber, de descubrir, y de
construir cosas que los demas no pueden.

Si una persona apenada recita "ya badia samawati wal ard" (oh Inventor de los cielos y
la tierra) 1000 veces, Allah le aliviara pronto de su miseria. Igualmente si alguien tiene
dificultades o si se va a iniciar un proyecto particular pero se duda acerca de su
viabilidad, se debe decir este Nombre antes de quedar dormido: se recibira una guia
mientras se duerme en forma de suefio -inshaAllah.



96. AL-BAQI

S

EL ETERNO
Allah es el Siempreviviente, cuya existencia en el futuro es para siempre.

El es después del después; El es también antes del antes. El no tiene ni principio, ni fin. El tiempo
solamente existe para la cambiante creacion. El Tiempo comenzo con Su palabra de creacion y
tendra fin en el Dia del Juicio. No existia el tiempo antes de la creacion, pero Allah existia. La
creacion tendra fin, y el tiempo con ella. Pero Allah el Siempreviviente todavia continuara
existiendo.

Este mundo no es sino una casa de huéspedes, donde el visitante se queda por un tiempo, y luego
parte.

Durante milenios, cuantos visitantes han venido, y se han ido. ;Quiénes eran? ;Donde estan?
Naciones y civilizaciones han venido, y se han ido. El hombre y todo lo demas en el universo es
como esto; pero para el hombre este mundo es también un campo donde €l labra para cultivar trigo
0 espinas, y cuya cosecha ¢él encontrard en el Mas Alla. Esta vida es como un sitio para desfilar,
todo el mundo pasa cuando llega su turno, todos en grupos diferentes, bajo diferentes banderas, con
diferentes uniformes, marchando a diferente musica. Nadie es dejado en este mundo, ni este mundo
es dejado con nadie. Todo es material, temporal -incluyendo al mundo mismo, el universo entero-
excepto Allah, el Siempreviviente.

Y sin embargo existe un modo de ganar una vida eterna durante esta corta visita aqui. Se logra
mediante no atar nuestro corazon a este mundo. Es mediante no trabajar solamente por el provecho
en este mundo, mediante no trabajar para nuestro propio beneficio inmediato.

Si uno trabaja por el amor de Allah, para la complacencia de Allah, por el beneficio de la creacion
de Allah ahora y en el futuro, cuando todo haya terminado y este cuerpo haya regresado al polvo,
nuestro trabajo nos llevara a la eternidad.

Si usted es un médico o un arquitecto, cuando usted vaya a ese reino donde no hay nadie que esté
enfermo ni nada para construir, tanto su ser como su conocimiento desapareceran. Pero si usted
descubri6 la penicilina, va a seguir curando enfermos mucho tiempo después que usted se haya ido,
o si usted construy6 un puente que la gente cruzara durante largo tiempo, y si sus intenciones al
hacer estas cosas fueron las de servir antes que las de ganar, usted obtendrd la eternidad en el Mas
Alla por lo que usted haya hecho en esta vida temporal.

"Abd al-Baqi" es el buen servidor de Allah a quien es dado el conocimiento de la eternidad, a
quien Allah ha hecho eterno dentro de Su eternidad en el estado de "baqa’ billah'. En ese estado su
adoracion es su servidumbre, en la que el servidor y el Sefior se han hecho uno, y no ha quedado
nada del servidor mismo.

Allah garantizara proteccion y aceptara todas las acciones virtuosas de quien diga este
Hermoso Nombre de Allah 1000 veces durante la noche del Jumu'ah.



97. AL-WARITH

ok

EL QUE SUSTENTA TODO

Allah es el Heredero final, a quien todo es dejado, después que sus poseedores temporales han
partido.

El es el que existe después que toda existencia desaparece; es a El a quien toda existencia retorna.
Es El quien preguntara:

A quién pertenece el reino este dia?

Y es El quien responderd:

A Allah, el Unico, el Siempre-Dominante.
(Surah del Perdonador, 40 - 16)

El descuidado no toma conciencia de que todo cuanto ¢l posee, incluyéndose a si mismo, le es
solamente prestado. El que no esta agradecido por la infinita dadivosidad de Allah el Mas Generoso,
es arrogante, pensando que es suyo aquello que posee. Asi, lo utiliza para su propio placer.

Cuando ¢l desaparece, ¢l y todo lo demas regresan a Allah el Siempreviviente, quien es antes que el
antes y después que el después, quien es el unico Poseedor, el Heredero de todo. Entonces ¢l sera
interrogado;

A quién pertenece el reino este dia?
Y entonces sabra la verdad, solamente que demasiado tarde.

Pero aquellos cuyos ojos del corazon ven, y cuyos oidos del corazon escuchan, recuerdan y
escuchan continuamente:

A Allah, el Unico, el Siempre-Dominante.

Ellos saben que no son sino cuidadores temporarios de lo que se encuentra en sus manos. Es como
si fuesen exaltados cajeros del banco de Allah, que no siguen los deseos de su carne ni las 6rdenes
de sus egos, sino que hacen la voluntad de Allah por Su amor y por Su complacencia. En ello, se
tornan uno con Allah y se hacen eternos y siemprevivientes.

"Abd al- Warith" es el servidor que adquiere el secreto del nombre el Heredero, quien se
encuentra en el estado de “baqa' billah', "en la eternidad con Allah," y que recibe su porcion de la
sabiduria divina y el rango de los profetas. "'Abd al-Warith' es el heredero de los profetas en

conocimiento, sabiduria y guia.

El que permanece vivo incluso después de la muerte de todos y de todo. El que es dueiio
eterno de todas las cosas.




98. AR-RASHID

EL QUE GUIA POR EL SENDERO DE LA VIRTUD
Allah es el Recto Maestro que ordena rectitud para toda criatura.

En Su sabiduria El conduce todos los asuntos hacia su finalidad de un modo y orden perfectos. El es
el maestro final que lo conduce a uno al recto sendero y la salvacion. El es un perfecto instructor y
jamas falla, ni en Su sabiduria ni en Sus acciones. Cada cosa hecha por El tiene un claro y benéfico
proposito. Su ensefianza es tan efectiva que se convierte en la naturaleza de cada cosa en el universo
que sigue Su voluntad.

Para el hombre El ha ensefiado beatitud, prosperidad, y salvacion en Su Coran. El no impone lo que
El enseiia, sino que deja a la voluntad del hombre el actuar de acuerdo con lo que le es ensefiado. El
muestra el sendero hacia la paz, bienaventuranza y prosperidad como una recompensa por actuar de
acuerdo con lo que El ensefia. Aunque Allah el Todo-Poderoso es capaz de forzar Sus
mandamientos, El elige permitir que el hombre gane sus recompensas por su propia decision de
actuar de acuerdo con lo que le es ensenado.

El hombre en su rol de estudiante, primeramente ha de estar atento y consciente de lo que se le esta
ensefiando. Luego ha de usar la inteligencia que le fue dada por su maestro para disciplinarse y
educarse a si mismo, a su ego. Luego debe aprender las leyes divinas de Allah, y de acuerdo con
ellas, impulsar la maquina de su ser material.

El Islam es la religion en la cual aprender es obligatorio para todos los hombres y las mujeres. Al
aprender de Allah, el ultimo y Recto Maestro, ellos ven el orden perfecto dentro y fuera de si
mismos. El Mas Grande Maestro hace que Sus estudiantes vean Su Voluntad, Su poder, Su
Generosidad, Su Amor, Su Compasion. El hace que los estudiantes Lo amen, vivan para hacer lo
que El dice, amen trabajar para Su complacencia y el convertirse en seres virtuosos.

"Abd ar-Rashid" es el virtuoso que ha arribado al sendero correcto que conduce a la voluntad de
Allah y las o6rdenes de Su Mensajero. Este es el rango del ‘'murshid’, el gran maestro que ha llegado
a conocer, a encontrar, y hacerse cercano a Allah. Al hallarse en el camino directo, también esté
autorizado para conducir a otros por el recto sendero.

Quien no posee habilidad para realizar una tarea concreta o es incapaz de trazar un plan
para llevar a cabo algo debe decir este Nombre 1000 veces entre Magrib e Isha. El plan
0 esquema aparecera con claridad sea instintivamente o en un suefio.

Para mejorar econdémicamente y protegerse de las desgracias debe recitarse a diario.




99. AS-SABUR
2y
s #
EL MAS PACIENTE

Allah es el Mas Paciente.

En todas las cosas El es, en perfecta medida y en perfecto tiempo.
El es paciente, y Elama y...

estd con los que son pacientes.
(Surah El Botin (Anfal) 8 - 46)

En Su creacion asi como en Sus acciones, en Su trato con Su creacion, nada es mas grande ni mas
chico, mejor o peor, mas temprano ni mas tardio, de lo que le ha sido predeterminado que sea.

El no demora las cosas mas alla de sus momentos prefijados ni deja de terminarlas, como lo haria
un perezoso, ni tampoco se apresura y termina cosas con defectos, como un impaciente lo haria.
Mas bien El hace todas las cosas en su momento apropiado y de la manera justa en que han de ser
hechas.

Allah no apura el castigo del pecador. El les envia su sustento, los protege de dafios, y les permite
vivir en salud y prosperidad, porque El ha fijado un momento determinado para cada cosa. Todo ha
de seguir su curso. Su paciencia con los pecadores existe a fin de darles tiempo para ser cuidadosos,
para tomar en cuenta sus errores y llegar al arrepentimiento. Allah es Misericordioso; Su
Misericordia estriba en dar tiempo para el arrepentimiento, y en aceptar el arrepentimiento.

La paciencia esta en la disposicion divina de Allah; por ello los hombres pacientes reflejan esta
dignificada disposicion. Un hombre paciente es el que se niega cosas que su carne y su ego desean,
pero que son inaceptables para la razon y la religion; €l se aplica a cosas que son aceptables en la
religion y para la razén, no importa que puedan ser odiosas para su ego, ya que ¢l sabe como poner
una brida al caballo salvaje de su carne y de su ego.

La paciencia es un muy alto rango para el creyente, porque los asuntos tanto de este mundo, como
del Mas Alla, son resueltos por ella. No hay éxito ni perfeccion, que puedan ser logrados facilmente
y sin sufrir. Este dolor es de la carne, que es impaciente por las cosas que desea, holgazan para
trabajar por aquello que ansia, y que no conoce medida, anhelando siempre mas de lo que necesita.

El Profeta (Que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con ¢€l) dice,

"El Paraiso se encuentra rodeado por cosas que la carne no desea"

Allah promete infinitas recompensas para los que pueden ser pacientes con la turbulencia de los
deseos de la carne y de sus egos. Existen alin més grandes recompensas para la paciencia que
soporta los reveses de la fortuna, la pobreza, los accidentes, y las enfermedades, las que son
inevitables y provienen de Allah. Sin duda, las calamidades provienen de Allah, pero las
recompensas por ser pacientes y aceptarlas, las acompafian. Si se despliega paciencia, se reciben
recompensas que sobrepasan sobradamente los dolores. Si se es impaciente, el infortunio es doble
-primero la calamidad inicial y luego la mas grande desgracia de haber perdido la recompensa.

El significado del Islam es la sumision: la entrega de nuestros apetitos, deseos y voluntad en favor
de la voluntad de Allah. Para poder someterse, uno ha de ser paciente. En el Islam, la paciencia es
un signo de fe; la degradacion y la humillacion son pecados. No confunda la humillacion causada



por el temor y la pereza, con la paciencia y el teson.

El abandonar nuestra propiedad, nuestro honor, nuestra dignidad a un tirano puede conducirle a uno
a abandonar su religion y su fe por temor, o a vender su alma por este mundo. El creyente que teme
a Allah, no teme a nadie, y es uno a quien otros temen. Para ¢l no esta permitido rebajarse delante
de nadie, excepto de Allah.

""Abd as-Sabur" es el bendecido servidor que ha perfeccionado el equilibrio y la moderacion en si
mismo y en todo cuanto €l hace, quien ni demora ni apura, sino que actia en un momento
determinado. El es paciente en su continua batalla con su ego y en la oposicién a sus deseos y
apetitos. El persevera en preservar las ordenanzas de Allah y en su adoracion.

Quien repita este Nombre 100 veces antes de la salida del sol quedara protegido contra
toda calamidad el resto del dia. Ademas, Allah hard que sus enemigos no pronuncien
una sola palabra contra €l.

Cualquier persona que se encuentra en apuros debe repetir este Nombre 1020 veces:
pronto encontrara alivio y obtendra paz y contento en su corazon -inshaAllah.

APENDICE 1

El Conocimiento de Dios a través de Sus Nombres y Atributos por El revelados.
El, El Dios, Allah, no hay otro sino El

El Compasivo, que bendice y da prosperidad a todos los seres sin distincion.

El Misericordioso, que se apiada de los creyentes en el Mas Alla.

El Soberano Absoluto de todo el Universo.

El Santo, libre de cualquier error, olvido, incapacidad o defecto.

El Dador y Fuente de Paz, inmune a la afliccion, que libera a Sus sirvientes de todo peligro u
obstaculo.

El Que concede la Fe y la pone en el corazén de Sus servidores protegiendo y dando tranquilidad a
quienes buscan refugio en El.

El Protector de todas las cosas.
El Poderoso.
El Invencible.

El Sefior Todopoderoso que todo lo enmienda, completa lo incompleto y tiene la habilidad y la
fuerza para hacer que la gente haga lo que El quiere.

El Glorioso, que muestra Su Grandeza en todas las cosas y de todas las maneras.
El Creador de Todo de la nada y Conocedor de lo que sera de ellas.

El Productor de todas las cosas en su justa proporcion.

El Perfecto Disefiador de las formas.

El Perdonador sin limite.

El Que controla y domina todas las cosas y puede hacer lo que quiere.

El Dador de bendiciones.



El Proveedor de todo beneficio a Sus criaturas.

El Que elimina dificultades y da decisiones y apertura para todos los problemas y obstaculos.
El Conocedor de todo.

El Que constrifie y limita el sustento.

El Que expande y extiende el sustento.

El Que humilla disminuye y rebaja.

El Que honra exalta y da dignidad a quien quiere.

El Que deshonra, rebaja y pone en abatimiento y degradacion a quien quiere.
El Que todo lo oye.

El Que todo lo ve.

El Juez y hacedor de juicios inmutables.

El Justo.

El Sutil y méas afectuoso.

El Clemente.

El Grande y Magnifico.

El Perdonador.

El Mas Agradecido, que concede recompensa por cada una de las acciones hechas por El.
El Mas Alto.

El Més Grande.

El Infinito.

El Unico Protector del infortunio y la calamidad.

El Dador de sustento y fuerza.

El Unico que es suficiente para todos y para todo, Conocedor en detalle de cada una de las acciones
hechas por las personas a lo largo de su vida.

El Glorioso Que tiene toda la riqueza el Dominio y la Santidad.

El Generoso.

El Vigilante Que observa a todas las criaturas y cada una de sus acciones esta bajo Su control.
El Que responde a las stplicas y atiende a cada necesidad.

El Indulgente Cuya capacidad y abundancia son ilimitadas.

El Sabio Cuya sabiduria se extiende en todos los reinos, ordenes y acciones.

El Amantisimo de todos lo que obran con rectitud y Cuya amistad hay que merecer.
El Més Venerable.

El Mas Glorioso.

El Que Resucita después de la muerte.

El Omnipresente.

El Testigo Que esta presente en todas partes y observa todas las cosas.

La Verdad Cuya existencia no cambia.



El Que Cuida de todo y proporciona los medios para resolver todos los problemas de la mejor
manera.

El Omnipotente.

El Invencible.

El Amigo Protector de Sus rectos servidores.
El Unico Digno de alabanza y gratitud.

El Que lleva las cuentas y sabe el numero de todas las cosas aunque no se puedan contar y conoce
cada una de ellas.

El Originador Que ha creado todos los seres por primera vez, de la nada y sin ningun modelo.
El Regenerador.

El Dador de vida y salud.

El Dador de muerte.

El Perdurable Que conoce todo y cuya fuerza es suficiente para todo.

El Autosubsistente y Sustentador de todo el Universo.

El Absolutamente Perfecto Que encuentra lo que quiere en el momento que desea.
El Noble y Benefactor.

El Unico.

El Uno sin par, Uno en Sus acciones, Sus Nombres y Atributos, que no tiene compafiero, ni igual.
El Eterno.

El Unico Ser al que se puede recurrir en la necesidad o dificultad.

El Capaz de cualquier cosa en la forma que quiere.

El Poderoso.

El Que hace avanzar.

El Que hace retroceder.

El Primero.

El Ultimo.

El Manifiesto.

El Oculto.

El Responsable de todas las cosas.

El Que dirige, proyecta, conduce, gobierna, mide y planifica cada accion que ocurre en cada
momento en todo el Universo.

El por encima de los atributos de la creacion, Superior a cualquier accion, modo o condicion y al
pensamiento mas desarrollado que pueda tener cualquier ser.

El Bueno y Tolerante con Sus siervos y con todas las criaturas.
El Que esté en continuo retorno.

El Que acepta el arrepentimiento.

El Que da el justo castigo.

El Que perdona a todos cuantos se arrepienten sinceramente como si no hubieran cometido ninguna



falta anterior.

El Bondadoso.

El Poseedor de la Soberania.

El Majestuoso y Benevolente.

El Equitativo.

El Que junta y reune las cosas donde quiere y cuando quiere.
El Que esté libre de necesidad y satisface todas las necesidades.
El Que dificulta.

El Que puede causar pérdida.

El Que concede beneficios.

La Luz, Quien proporciona Luz Divina al Universo entero, a las caras, mentes y corazones de Sus
SIervos.

El Que guia, dirige y proporciona éxito a sus siervos para que hagan lo mas beneficioso para los
demas.

El Inventor sin patrén previo de todas las maravillas del Universo.
El Eterno.

El Que sustenta todo y permanece vivo incluso después de la muerte de todos y de todo.El Que es
Dueiio Eterno de todas las cosas.

El Que guia por el sendero de la virtud, ama la virtud y la piedad y guia, con sabiduria, por el
camino recto conforme a su plan eterno.

El Que tiene mas dominio sobre si mismo.

El Mas Paciente.

APENDICE 11

Transliteracion fonética del arabe y significado en espaiiol de los Nombres de Allah.

ALLAH
EL DIOS

1. AR-RAHMAN
EL COMPASIVO

2. AR-RAHIM
EL MISERICORDIOSO

3. AL-MALIK
EL SOBERANO

4. AL-QUDDUS
EL SANTO O SIN TACHA

5.AS-SALAM
EL DADOR DE PAZ



6. AL-MU'MIN
EL GUARDIAN DE LA FE

7. AL-MUHAYMIN
EL PROTECTOR

8. AL-'AZIZ
EL PODEROSO

9. AL-JABBAR
EL SENOR TODOPODEROSO

10. AL-MUTAKABBIR
EL GLORIOSO

11. AL-KHALIQ
EL CREADOR

12. AL-BARI'
EL QUE DA VIDA

13. AL-MUSAWWIR
EL DISENADOR DE FORMAS

14. AL-GHAFFAR
EL PERDONADOR

15. AL-QAHHAR
EL QUE CONTROLA TODAS LAS COSAS

16. AL-WAHHAB
EL DADOR DE TODAS LAS COSAS

17. AR-RAZZAQ
EL PROVEEDOR

18. AL-FATTAH
EL QUE DA APERTURA

19. AL-'ALIM
EL CONOCEDOR DE TODO

20. AL-QABID
EL QUE CONTRINE

21. AL-BASIT
EL QUE EXPANDE

22. AL-KHAFID
EL QUE HUMILLA'Y REBAJA

23. AR-RAFT'
EL QUE EXALTA

24. AL-MU'1ZZ
EL QUE HONRA

25. AL-MUZILL
EL QUE DESHONRA

26. AS-SAMI
EL QUE TODO LO OYE



27. AL-BASIR
EL QUE TODO LO VE

28. AL-HAKAM
EL JUEZ

29. AL-ADL
EL JUSTO

30. AL-LATIF
EL SUTIL

31. AL-KHABIR
EL CONOCEDOR DE TODO

32. AL-HALIM
EL CLEMENTE

33. AL-AZIM
EL GRANDE

34. AL-GHAFUR
EL PERDONADOR

35. AS-SHAKUR
EL MAS AGRADECIDO

36. AL-'ALI
EL MAS ALTO

37. AL-KABIR
EL MAS GRANDE

38. AL-HAFIZ
EL PROTECTOR

39. AL-MUQIT
EL DADOR DE SUSTENTO Y FUERZA

40. AL-HASIB
EL SUFICIENTE PARA PARA TODO

41. AL-JALIL
EL GLORIOSO

42. AL-KARIM
EL BENEVOLENTE

43. AR-RAQIB
EL GUARDIAN

44. AL-MUJIB
EL QUE RESPONDE A LAS SUPLICAS

45. AL-WASI'
EL INDULGENTE

46. AL-HAKIM
EL SABIO

47. AL-WADUD
EL AMANTISIMO

48. AL-MAJID



EL MAS VENERABLE

49. AL-BA'ITH
EL QUE RESUCITA DE LA MUERTE

50. ASH-SHAHID
EL OMNIPRESENTE

51. AL-HAQQ
LA VERDAD

52. AL-WAKIL
EL CUIDADOSO

53. AL-QAWI
EL OMNIPOTENTE

54. AL-MATIN
EL INVENCIBLE

55. AL-WALI
EL AMIGO PROTECTOR

56. AL-HAMID
El DIGNO DE ALABANZA

57. AL-MUHSI
EL QUE LLEVA LAS CUENTAS

58. AL-MUBDI
EL ORIGINADOR

59. AL-MU'ID
EL QUE TIENE PODER PARA CREAR DE NUEVO

60. AL-MUHYI
EL DADOR DE VIDA

61. AL-MUMIT
EL DADOR DE MUERTE

62. AL-HAYY
EL PERDURABLE

63. AL-QAYYUM
EL SUSTENTADOR DE LA VIDA

64. AL-WAJID
EL ABSOLUTAMENTE PERFECTO

65. AL-MAJID
EL ABSOLUTAMENTE EXCELENTE

66. AL-WAHID
EL UNICO

67. AL-AHAD
EL UNO SIN IGUAL

68. AS-SAMAD
EL ETERNO

69. AL-QADIR
EL TODOPODEROSO



70. AL-MUQTADIR
EL PODEROSO

71. AL-MUQADDIM
EL QUE HACE AVANZAR

72. AL-MU'AKHKHIR
EL QUE HACE RETROCEDER

73. AL-AWWAL
EL PRIMERO

74. AL-AKHIR
EL ULTIMO

75. AZ-ZAHIR
EL EVIDENTE

76. AL-BATIN
EL OCULTO

77. AL-WALI
EL RESPONSABLE DE TODAS LAS COSAS

78. AL-MUTA'ALI
EL POR ENCIMA DE LOS ATRIBUTOS DE LA CREACION

79. AL-BARR
EL BUENO

80. AT-TAWWAB
EL QUE ACEPTA EL ARREPENTIMIENTO

81. AL-MUNTAQIM
EL QUE DA JUSTO CASTIGO

82. AL-'AFUW
EL QUE PERDONA

83. AR-RA'UF
EL BONDADOSO

84. MALIK AL-MULK
EL POSEEDOR DE LA SOBERANIA

85. DHUL-JALAL-WAL-IKRAM
EL MAJESTUOSO Y BENEVOLENTE

86. AL-MUQSIT
EL JUSTO

87. AL-JAME'
EL QUE JUNTA

88. AL-GHANI
EL QUE ESTA LIBRE DE NECESIDAD

89. AL-MUGHNI
EL QUE SATISFACE TODAS LAS NECESIDADES

90. AL-MANTI'
EL QUE DIFICULTA

91. AD-DARR



EL QUE PUEDE CAUSAR PERDIDA

92. AN-NAFI
EL QUE CONCEDE BENEFICIOS

93. AN-NUR
LALUZ

94. AL-HADI
EL QUE GUIA

95. AL-BADI
EL INVENTOR

96. AL-BAQI
EL ETERNO

97. AL-WARITH
EL QUE SUSTENTA TODO

98. AR-RASHID
EL QUE GUIA POR EL SENDERO DE LA VIRTUD

99. AS-SABUR
EL MAS PACIENTE

Caligrafia Arabe de los Nombres de Allah

Aqui se dispone de la Caligrafia Arabe de los Nombres de Allah en distintos formatos para que se
puedan descargar e imprimir:

JPG (1,06 Mb)

PDF (1.06 Mb)

FreeHand versién 8 (1.02 Mb)
FreeHand versién 11 (1,12 Mb)
CorelDraw version 8 (412 Kb)
CorelDraw version 11 (412 Kb)



http://www.webislam.com/media/file/Caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah_c11.zip
http://www.webislam.com/media/file/Caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah_c8.zip
http://www.webislam.com/media/file/Caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah_f11.zip
http://www.webislam.com/media/file/Caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah_f8.zip
http://www.webislam.com/media/image/caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah.pdf
http://www.webislam.com/media/image/caligrafias/Caligrafia_Nombres_Allah.jpg

	Los Más Bellos Nombres de Allah
	Introducción
	Como recitar los Más Hermosos Nombres de Allah
	ALLAH
	1. AR-RAHMAN
	2. AR-RAHIM
	3. AL-MALIK
	4. AL-QUDDUS
	5. AS-SALAM
	6. AL-MU'MIN
	7. AL-MUHAYMIN
	8. AL-'AZIZ
	9. AL-JABBAR
	10. AL-MUTAKABBIR
	11. AL-KHALIQ
	12. AL-BARI'
	13. AL-MUSAWWIR
	14. AL-GHAFFAR
	15. AL-QAHHAR
	16. AL-WAHHAB
	17. AR-RAZZAQ
	18. AL-FATTAH
	19. AL-'ALIM
	20. AL-QABID
	21. AL-BASIT
	22. AL-KHAFID
	23. AR-RAFI'
	24. AL-MU'IZZ
	25. AL-MUZILL
	26. AS-SAMI
	27. AL-BASIR
	28. AL-HAKAM
	29. AL-ADL
	30. AL-LATIF
	31. AL-KHABIR
	32. AL-HALIM
	33. AL-AZIM
	34. AL-GHAFUR
	35. AS-SHAKUR
	36. AL-'ALI
	37. AL-KABIR
	38. AL-HAFIZ
	39. AL-MUQIT
	40. AL-HASIB
	41. AL-JALIL
	42. AL-KARIM
	43. AR-RAQIB
	44. AL-MUJIB
	45. AL-WASI'
	46. AL-HAKIM
	47. AL-WADUD
	48. AL-MAJID
	49. AL-BA'ITH
	50. ASH-SHAHID
	51. AL-HAQQ
	52. AL-WAKIL
	53. AL-QAWI
	54. AL-MATIN
	55. AL-WALI
	56. AL-HAMID
	57. AL-MUHSI
	58. AL MUBDI
	59. Al MU'ID
	60. AL-MUHYI
	61. AL-MUMIT
	62. AL-HAYY
	63. AL-QAYYUM
	64. AL-WAJID
	65. AL-MAJID
	66. AL-WAHID
	67. AL-AHAD
	68. AS-SAMAD
	69. AL-QADIR
	70. AL-MUQTADIR
	71. AL-MUQADDIM
	72. AL-MU'AKHKHIR
	73. AL-AWWAL
	74. AL-AKHIR
	75. AZ-ZAHIR
	76. AL-BATIN
	77. AL-WALI
	78. AL-MUTA'ALI
	79. AL-BARR
	80. AT-TAWWAB
	81. AL-MUNTAQIM
	82. AL-‘AFU
	83. AR-RA'UF
	84. MALIK AL-MULK
	85. DHUL-JALAL-WAL-IKRAM
	86. AL-MUQSIT
	87. AL-JAME'
	88. AL-GHANI
	89. AL-MUGHNI
	90. AL-MANI'
	91. AD-DARR
	92. AN-NAFI
	93. AN-NUR
	94. AL-HADI
	95. AL-BADI
	96. AL-BAQI
	97. AL-WARITH
	98. AR-RASHID
	99. AS-SABUR
	APENDICE I
	APENDICE II
	Caligrafía Árabe de los Nombres de Allah


